
 
 

 

Manuscript Received Date: 19/08/25        Manuscript Acceptance Date: 07/12/25                                    Available online: 20/02/26 

 
©The Author(s) (2026). Published by USIM Press on behalf of the Universiti Sains Islam  

Malaysia. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 

Attribution Non-Commercial License (http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), which 

permits non- commercial re- use, distribution, and reproduction in any medium, provided the 

original work is properly cited. For commercial re-use, please contact penerbit@usim.edu.my 

 

 

 

Vol.38 No.1 (April) 2026 ISSN: 1675-5936 | eISSN: 2289-4799 

 

Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkī dan Madanī 

dalam pemahaman teks hadith 

 

[The necessity of classifying hadith according to the Makkī and Madanī phases in 

understanding hadith texts] 
 

Helimy Aris*1, Ahmad Sanusi Azmi1, Nur Afifi Alit1 

 
1Faculty of Quran and Sunnah Studies, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 

*Corresponding author: helimy@usim.edu.my 

 

DOI: https://doi.org/10.33102/uij.719 

 

 

ABSTRAK 

 

Kajian ini adalah bertujuan untuk menjelaskan keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan 

Madinah sebagai salah satu proses memahami maksud hadith. Pembahagian kepada fasa tersebut kebiasaannya 

dikaitkan dengan peristiwa-peristiwa yang dilalui oleh Rasulullah SAW dan para sahabat RA seperti yang terdapat 

dalam sumber sirah Rasul SAW. Sebagai implikasi, timbul perbahasan mengenai surah makkīyah dan madanīyah 

dalam kalangan ahli tafsir dan kesannya dapat dilihat melalui pengklasifikasian surah-surah al-Quran kepada 

makkīyah dan madanīyah. Namun, hal yang sama tidak berlaku pada hadith Nabi SAW walaupun ia tetap sebahagian 

daripada wahyu yang berfungsi menjelaskan maksud al-Quran. Kajian mengenai hadith makkī dan madanī didapati 

terlalu sedikit dan penggunaannya sebagai terminologi khusus hampir tidak digunakan oleh sarjana terdahulu. Justeru, 

kajian ini berusaha menonjolkan sudut kewajaran pengelasan hadith kepada dua fasa tersebut dengan mengaplikasikan 

kajian kepustakaan dan pendekatan induktif. Hasil kajian menunjukkan terdapat beberapa alasan yang mewajarkan 

pengklasifikasian hadith Nabi SAW kepada fasa Makkah dan Madinah dalam memperkasakan fiqh al-ḥadīth 

berasaskan konteks. 

 

Kata kunci: Pengklasifikasian hadith Nabi SAW, al-makkī dan al-madanī, fiqh al-ḥadīth, pemahaman kontekstual 

 
ABSTRACT 

 

This paper explores the scholarly and practical value of classifying hadiths into the Makkan and Madinan phases. 

While early hadith scholars did not adopt this categorisation as a formal methodology, such a framework provides 

valuable tools for contextual interpretation of the Sunnah, especially in addressing contemporary issues. By analysing 

selected narrations, the study demonstrates how phase-based classification clarifies the relationship between abrogated 

and abrogating rulings (al-nāsikh wa al-mansūkh), situates narrations within their socio-historical context, and 

highlights the principle of gradual legislation (tashrī‘ al-tadrījī). Employing a qualitative textual analysis of classical 

sources, this study argues that phase-based classification enriches modern scholarship by bridging the gap between 

the timeless guidance of revelation and the evolving circumstances of Muslim societies. The findings affirm that such 

classification should be seen not as an innovation, but as a complementary hermeneutical tool grounded in the broader 

discipline of asbāb wurūd al-ḥadīth. 

 

file:///C:/Users/drnaz/Downloads/2024/Vol.%2036%20No.%201%20(April)/(http:/creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/),
mailto:penerbit@usim.edu.my
mailto:helimy@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/uij.719
https://doi.org/10.33102/uij.719


Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkī dan Madanī dalam pemahaman teks hadith 

25 
 

Keywords: Classifying hadith, al-makkī & al-madanī, Jurisprudential Understanding of Hadith, understanding hadith 

texts. 

 

PENGENALAN 

 

Interaksi dengan hadith Nabi SAW merangkumi proses penelitian terhadap penisbahannya kepada Nabi SAW, 

pemahaman maksudnya dan pengaplikasiannya dalam kehidupan. Para sarjana hadith telah membangun panduan 

tertentu bagi memelihara sunnah Nabi SAW bermula dengan penyusunan, penyaringan, penilaian dan penghuraian 

(‘Itr, 1981). 

 

 Dalam ilmu penyusunan hadith atau disebut riwāyah, bibliografi Islam telah menyaksikan pelbagai jenis 

karya hadith ditulis oleh sarjana-sarjana terdahulu bagi memenuhi tuntutan semasa ia dihasilkan. Seiringan dengan 

penghasilan karya-karya tersebut, terminologi-terminologi berkaitan periwayatan telah dibangun dan dibahas oleh 

sarjana-sarjana hadith. sebahagiannya berkait rapat dengan teknik pemahaman teks hadith seperti mukhtalif al-ḥadith, 

muskil al-ḥadīth, gharīb al-ḥadith dan sabab wurūd al-ḥadīth. Setiap terminologi ini telah disusuli atau didahului 

dengan penghasilan karya yang berkaitan. Kepustakaan Islam telah diwarnai dengan karya seperti Ta’wīl Mushkil al-

Athār, al-Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa al-Athar. Karya-karya tersebut dihasilkan tiada lain melainkan untuk 

memperkasakan pemahaman terhadap maksud hadith dan menjadikannya sebagai sandaran hukum dan panduan 

kehidupan. 

 

 Namun, dalam kepelbagaian tersebut, tiada satupun karya yang menyusun hadith berdasarkan fasa Makkah 

dan Madinah sebagaimana yang berlaku pada al-Quran. Pada hemat penulis, adalah penting melakukan pemerhatian 

terhadap latar masa dan peristiwa bagi sesebuah hadith agar maksud yang ingin disampaikan oleh Rasulullah SAW 

dapat difahami dengan jelas dan betul. Dalam ilmu al-Quran, pengelasan surah berdasarkan fasa Makkah dan Madinah 

dilihat penting dalam memahami konteks sesebuah surah atau ayat. Namun, dalam ilmu hadith, pengelasan seperti itu 

dilihat hampir tiada. Perbahasan seterusnya akan menyingkap sejarah penulisan hadith Nabi SAW dan kewajaran 

pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan madinah. 

 

METODOLOGI KAJIAN 

 

Kajian ini menggunakan metod kualitatif yang berusaha mendalami maksud pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa 

Makkah dan Madinah serta menganalisis kewajarannya dalam pemahaman hadith. Kajian kepustakaan digunakan bagi 

memperolehi gambaran yang tepat berkaitan sejarah penulisan hadith, jenis-jenis karya hadith dan ilmu-ilmu yang 

diperlukan dalam memahami teks hadith. Proses cerakin dan sintesis data dilakukan bagi menjelaskan perkaitan antara 

pengklasifikasian hadith berasaskan fasa Makkah dan Madinah dan ilmu teks hadith. Perkaitan yang signifikan antara 

dua aspek tersebut membuktikan kewajaran pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan Madinah dalam 

pemahaman kontekstual hadith. Sumber-sumber yang dirujuk adalah terdiri daripada sumber primer dan skunder 

hadith. Sumber primer hadith ialah buku yang mengandungi hadith yang diriwayatkan sendiri oleh penulisnya 

daripada Nabi. Ia juga merujuk kepada karya asal bagi sesuatu ilmu atau idea. Sementara sumber sekunder ialah buku 

yang mengandungi hadith tetapi bukan daripada riwayat penulisnya. Ia juga bermaksud karya yang menghuraikan 

sesuatu ilmu atau idea (Abd al-Muhdī Abd al-Qādir Abd al-Hādī, 2012). Dalam konteks kajian ini, sumber primer 

dirujuk bagi tujuan verifikasi hadith dan pembuktian ketulinan sesuatu fahaman. Sementara sumber sekunder diruju 

bagi tujuan pemahaman idea dan sesuatu proses. 

 

DAPATAN KAJIAN 

 

Sorotan terhadap karya-karya lepas mendapati hal-hal berkut: 

 

1. Penulisan dan penyusunan hadith dilakukan mengikut keperluan semasa dan dengan penuh ketelitian. 

2. Bentuk dan metod karya hadith sepanjang sejarah pembukuan dipengaruhi oleh faktor-faktor tertentu seperti 

pengembangan disiplin ilmu hadith, keperluan memelihara khazanah hadith Nabi, memahami hukum dan 

makna hadith, pengtahuan terhadap jalur hadith, pemeliharaan ketulenan hadith, pengetahuan terhadap 

sumber dan status hadith. 

3. Wujud perkaitan antara ilmu-ilmu teks hadih dan pengklasifikasian hadith berasaskan fasa Makkah dan 

Madinah yang menyokong kewajaran pengklasifikasian tersebut. 



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026 

26 
 

4. Wujud faktor yang menyebabkan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan Madinah tidak 

dilaksanakan pada era pembukuan dan pengembangan ilmu hadith. 

 

PERBINCANGAN 

 

Sejarah Penulisan Hadith 

Pada zaman Rasulullah SAW dan para sahabat, penumpuan diberikan sepenuhnya kepada penulisan al-Quran. Hadith 

hanya ditulis atau dicatat mengikut keperluan seperti catatan perjanjian antara penduduk Madinah yang disebut 

Ṣaḥīḥfat al-Madīnah, perjanjian Ḥudaybīyah, catatan orang perseorangan seperti catatan ‘Abdullāh Ibn ‘Amr dan 

catatan ‘Alī Ibn Abū Ṭālib (Akram Ḍiyā’ al-‘Umarī, n.d.). 

 

 Pada zaman tābi‘īn, hadith Nabi SAW mula dibukukan. ‘Abd al-‘Āzīz Ibn Marwān, salah seorang gabenor 

dinasti Bani Umayyah antara yang awal menggerakan kerja pengumpulan hadith Nabi SAW(Muḥammad Ibn Sa‘d, 

2001). Apabila anak gabenor tersebut, ‘Umar Ibn ‘Abd al-‘Azīz menjadi khalifah, beliau telah mengarahkan Abū Bakr 

Ibn Ḥazm salah seorang gabenornya mengumpulkan hadith Nabi SAW. Beliau juga mengarahkan para sarjana 

mengumpul hadith-hadith yang diterima daripada para sahabat (Al-Dārimī ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd Raḥmān, 2000). 

Antara sarjana yang mengumpulkan hadith pada masa tersebut ialah Muḥammad ibn Shihāb al-Zuhrī dan catatan 

hadith beliau telah diedarkan ke bandar-bandar Islam sebagai rujukan penuntut ilmu (Ibn ‘Abd al-Barr Yūsuf, 1994). 

  

Pada penghujung kurun ke-2 hijrah, pembukuan hadith diteruskan lagi tetapi ia bercampur-baur dengan fatwa 

para sahabat dan tābi‘īn. Catatan-catatan hadith pada zaman ini diberi nama sebagai muwaṭṭa’, muṣannaf dan jāmi‘. 

Para sarjana mengumpul hadith-hadith dan athar-athar yang sama tema dalam satu bab. Kemudian bab-bab tersebut 

digabungkan menjadi muwaṭṭa’, muṣannaf atau jāmi‘ (Akram Ḍiyā’ al-‘Umarī, n.d.). 

  

Pada awal kurun ke-3 hijrah, bermulalah pengasingan hadith daripada fatwa para sahabat dan tābi‘īn. 

Kebanyakan sarjana pada kurun ini mengumpulkan hadith setiap sahabat dalam musnad yang berasingan. Musnad-

musnad tersebut kemudiannya digabungkan menjadi musnad yang besar. Sebagai contoh, Musnad Aḥmad 

mengandungi Musnad Abū Bakr, Musnad ‘Umar, Musnad ‘Uthmān dan sahabat-sahabat Rasulullah SAW yang lain. 

Dalam Musnad Abū Bakr RA hanya mengandungi hadith yang diriwayatkan oleh Imam Aḥmad daripada Abū Bakr 

RA sahaja dan begitu juga dengan Musnad sahabat yang lain. Hadith-hadith dalam Musnad tidak disusun mengikut 

tema tertentu kerana ia dikumpulkan bagi tujuan memudahkan pelajar menghafal hadith sahabat tertentu berserta 

sanad (Akram Ḍiyā’ al-‘Umarī, n.d.). 

  

Pada kurun ke-3 juga bermula usaha pengasingan hadith-hadith yang ṣaḥīḥ dalam karya khusus. Antara yang 

awal melakukannya adalah Imam al-Bukhārī RH dan Imam Muslim RH. Karya hadith Imam Bukhārī disebut sebagai 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan dikira sebagai buku yang paling benar selepas al-Quran kerana ia hanya menghimpunkan hadith-

hadith yang ṣaḥīḥ sahaja. Seterusnya ialah Ṣaḥīḥ Muslim. Kedua-dua buku ini digelar sebagai al-Ṣaḥīḥān dan kedua-

dua pengarangnya disebut al-Shaykhān. Al-Ṣaḥīḥān tergolong dalam kategori al-Jāmi‘ iaitu sumber yang 

menghimpunkan hadith daripada lapan tema utama iaitu akidah, hukum, tafsir, sirah, adab, riqāq, manāqib dan fitan 

(Akram Ḍiyā’ al-‘Umarī, n.d.). 

  

Selepas al-Bukhārī dan Muslim, ramai sarjana hadith yang berusaha menghimpunkan hadith-hadith ṣaḥīḥ 

tetapi tidak semua hadith-hadith yang mereka kumpulkan itu disepakati kesahihannya. Antara mereka ialah imam al-

Tirmidhī, Ibn Khuzaymah dan Ibn Ḥibbān. Dalam banyak-banyak karya hadith, enam daripadanya dikira sebagai 

sumber yang paling utama iaitu al-Ṣaḥīḥān, Sunan Abī Dāwūd, Sunan al-Tirmidhī, Sunan al-Nasā’ī dan Sunan Ibn 

Mājah. Ia digelar sebagai al-Kutub al-Sittah. Keenam-enam sumber tersebut dihasilkan antara kurun ke-3 dan awal 

kurun ke-4. Satu hal lagi mengenai al-Kutub al-Sittah ialah kesemua hadith-hadithnya disusun  berdasarkan tema. 

  

Selepas zaman al-Nasā‘ī, periwayatan hadith lebih bersifat istidrāk dan istikhrāj. Istidrāk bermaksud 

meriwayatkan hadith berdasarkan syarat sarjana terdahulu. Sebagai contoh, al-Ḥākim al-Naysābūrī telah 

meriwayatkan dalam karyanya yang berjudul al-Mustadrak ‘alā al-Ṣaḥīḥāyn hadith-hadith berdasarkan syarat al-

Bukhārī dan Muslim. Istikhrāj pula bermaksud meriwayatkan hadith yang sedia ada dalam karya sarjana terdahulu 

dengan jalur yang berbeza. Sebagai contoh, Abū ‘Awānah telah meriwayatkan dalam karyanya yang lebih dikenali 

sebagai Mustakhraj Abī ‘Awānah hadith-hadith yang sedia ada dalam Ṣaḥīḥ Muslim tetapi dengan jalur beliau sendiri. 

Kebanyakan sumber-sumber utama hadith selepas kurun ke-4 adalah bersifat istidrāk atau istikhrāj iaitu sama ada 

dengan menggunakan sanad sarjana terdahulu atau hadith yang telah diriwayatkan oleh perawi terdahulu. 



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkī dan Madanī dalam pemahaman teks hadith 

27 
 

 

Bentuk Penyusunan Hadith 

Al-Muṣannafāt, al-Muwaṭṭā’āt, al-Jawāmī‘, al-Sunan dan al-Majāmī‘ boleh dianggap sebagai karya awal hadith 

tematik. Hal ini demikian, kerana semua sumber-sumber tersebut mengandungi kitab-kitab tertentu yang diboleh 

dianggap sebagai tema utama hadith. Setiap kitab terbahagi kepada bab-bab kecil yang boleh dianggap sebagai 

subtema hadith. Sebagai contoh, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī mengandungi seratus (100) kitab dan setiap daripada seratus kitab 

tersebut mengandungi bab-bab kecil. Di bawah setiap bab terdapat satu atau beberapa hadith yang sepadan dengannya. 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī terkenal dengan keunikan judul babnya atau disebut tarjamat al-bāb sehingga disebut kefaqihan al-

Bukhārī terserlah melalui judul bab dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Nāṣir al-Dīn Ibn al-Munīr, n.d.). 

  

Penyusunan hadith berdasarkan tema mungkin didorong oleh keinginan mengetahui hukum-hakam yang 

terkandung dalam hadith. Sarjana hadith berusaha menonjolkan makna dan hukum yang terdapat dalam hadith melalui 

judul-judul kitab dan bab yang terdapat dalam al-jāmi‘ dan al-sunan. 

  

Apabila wujud keperluan mengetahui sumber dan status hadith-hadith yang dibahaskan oleh fuqahā’ dalam 

karya mereka tanpa menyebut sebarang sanad atau sebahagian mereka tiada kemahiran dalam menilai status hadith, 

para sarjana hadith telah mengambil tanggungjawab menjelaskan hal tersebut melalui karya mereka yang disebut 

sebagai takhrij, aṭrāf dan majāmī‘(Alī Nāyif Biqā‘ī, 2002). 

  

Takhrij adalah karya yang mengandungi hadith-hadith yang telah disebut oleh sarjana terdahulu dalam karya 

mereka tanpa sanad dan status. Penulis takhrij akan menjelas sumber dan status hadith-hadith tersebut dengan metod 

tertentu. Contoh takhrij ialah Naṣb al-Rāyah li Aḥādīth al-Hidāyah yang ditulis oleh Imam Jamāl al-Dīn al-Zayla‘ī 

(meninggal dunia tahun 762 H). Ia menghimpunkan hadith-hadith yang disebut tanpa sanad dan status oleh sarjana 

fiqh mazhab Hanafi iaitu Burhān al-Dīn al-Marghinānī (meninggal tahun 593 H) dalam karyanya yang berjudul al-

Hidāyah Sharḥ Bidāyat al-Mubtadī. Al-Zayla‘ī telah menjelaskan sumber, jalur dan perbezaan lafaz bagi hadith-hadith 

tersebut yang kemudiannya menjadi panduan kepada para pentakhrij selepas beliau (Al-Zayla‘ī Jamāl al-Dīn, 1997). 

  

Aṭrāf adalah karya yang mengandungi sebahagian daripada lafaz hadith dan biasanya awal hadith. Ia disusun 

sama ada mengikut kaedah mu‘jam atau maṭla‘ al-ḥadīth. Kaedah mu‘jam bermaksud hadith-hadithnya diasingkan 

mengikut musnad para sahabat, kemudian musnad-musnad tersebut disusun mengikut turutan huruf mu‘jam. 

Contohnya, hadith yang diriwayatkan oleh ‘Abd Allāh Ibn ‘Abbās RA diletak dalam Musnad ‘Abd Allāh Ibn ‘Abbās 

RA, kemudian Musnad ‘Abd Allāh Ibn ‘Abbās RA tersebut akan diletak pada huruf ‘Ayn (ع) dan kedudukan huruf 

tersebut adalah berdasarkan turutannya dalam huruf mu‘jam atau disebut juga huruf hijā’īyah. Kaedah maṭla‘ al-ḥadīth 

bermaksud hadith-hadith disusun mengikut huruf pertama daripada lafaz pertama hadith.Tujuan utama Aṭrāf adalah 

untuk menghimpunkan jalur yang pelbagai bagi sesebuah hadith daripada pelbagai sumber. Contoh Aṭrāf ialah Tuḥfat 

al-Ashrāf bi Ma‘rifat al-Aṭrāf yang ditulis oleh Jamāl al-Dīn al-Mizzī (meninggal dunia tahun 742 H). 

  

Majāmī‘ adalah seumpama insklopedia hadith yang menghimpunkan hadith-hadith daripada pelbagai sumber 

berdasarkan kaedah tematik, mu‘jam atau maṭla‘ al-ḥadīth. Seperti Aṭrāf, penulis Majāmī‘ sering menggunakan 

simbol-simbol tertentu bagi menunjukkan sumber utama  dan status hadith. Tujuan penulisan al-Majāmī‘ adalah untuk 

menghimpunkan hadith Nabi SAW daripada pelbagai sumber. Contoh Majāmī‘ ialah al-Jāmi‘ al-Kabīr yang ditulis 

oleh Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī (meningal dunia tahun 911 H). 

  

Selain di atas, terdapat satu lagi jenis karya hadith iaitu Zawā’id. Ia adalah karya yang mengandungi hadith-

hadith tambahan yang tiada pada sumber tertentu. Hadith tambahan atau al-ḥadīth al-zā’id bermaksud hadith secara 

keseluruhannya, sebahagian lafaznya atau melalui jalur sahabat tertentu tidak diriwayatkan dalam sumber tertentu 

yang menjadi rujukan umum seperti al-Kutub al-Sittah. Antara sarjana hadith yang terawal menulis al-zawā’id ialah 

Nūr al-Dīn al-Haythamī (meninggal dunia tahun 807 H) melalui beberapa karyanya seperti Majma‘ al-Zawā’id. 

Tujuan pengumpulan al-Zawā’id mungkin adalah bagi menonjolkan keistimewaan dan kelainan yang terdapat dalam 

sesebuah karya. Hal ini dapat dilihat melalui ungkapan al-Haythamī ketika mengasingkan al-zawa’id yang terdapat 

beberapa sumber primer (Al-Haythamī Nūr al-Dīn, 1992b). Ia juga bertujuan memudahkan penjejakan hadith 

berdasarkan tema yang terdapat dalam sumber primer yang mengguna pakai metod yang berbeza dalam penyusunan 

hadith (Al-Haythamī Nūr al-Dīn, 1992a). tanpa kutub al-zawā’id, penjejakan hadith berdasarkan tema amat sukar 

dilakukan. Penghasilan al-zawā’id adalah hasil penilitian yang mendalam terhadap hadith-hadith yang terdapat 

sumber primer hadith yang merangkumi aspek sanad dan matan. Selain itu, pemerhatian terhadap al-zawā’id juga 

adalah bertujuan untuk menilai status hadith. Sebagai contoh, al-Būṣīrī telah memberi tumpuan terhadap status hadith 



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026 

28 
 

tambahan riwayat Ibn Mājah yang tiada dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, Ṣunan Abī Dāwūd, Sunan al-Nasā’ī 

dan Sunan al-Tirmidhī. Karya beliau dinamakan sebagai Miṣbāḥ al-Zujājah fī Zawā’id Sunan Ibn Mājah (Al-Būṣīrī, 

1983). 

 Selain al-Jawāmī‘, al-Sunan, al-Muwaṭṭa’ dan al-Muṣannafāt, terdapat sebahagian sarjana yang menyusun 

dan membahaskan hadith berdasarkan aspek-aspek tertentu pada matan. Antaranya ialah mukhtalif al-ḥadīth, gharīb 

al-ḥadīth, al-nāsikh wa al-mansūkh dan sabab wurūd al-ḥadīth. 

  

Mukhtalif al-ḥadith adalah hadith yang secara zahirnya bersalahan dengan hadith lain tetapi pada hakikatnya 

boleh diselaraskan. Antara sarjana yang terawal membicarakan jenis hadith ini secara khusus ialah Imam al-Shāfi‘ī 

(meninggal dunia tahun 204 H) dalam karyanya yang berjudul Ikhtilāf al-Ḥadīth (Al-Shāfi‘ī, 1986). Gharīb al-ḥadīth 

ialah lafaz yang terdapat dalam teks hadith yang jarang digunakan oleh kebanyakan masyarakat arab. Sarjana hadith 

telah mengenal pasti lafaz-lafaz yang dikategorikan sebagai gharīb dan menghimpunkannya dalam karya khusus 

dengan dinyatakan kedudukannya dalam teks hadith, maksudnya mengikut konteks hadith berserta sumber hadith 

yang dirujuk. Antara sarjana yang menulis dalam bidang tersebut ialah Majd al-Dīn Ibn al-Athīr (meninggal tahun 

606 H) dalam karyanya yang berjudul al-Nihāyah fī Gharīb al-ḥadīth wa al-Athar (Ibn al-Athīr, 1979). 

  

Pengklasifikasian Berdasarkan Makkī dan Madanī 

Sehingga kini, belum ditemukan lagi sumber primer atau skunder yang secara khusus menyusun hadith berdasarkan 

fasa Makkah dan Madīnah. Walaupun terdapat musnad al-makkīyīn (penduduk Makkah) dan musnad al-madanīyīn 

(penduduk Madinah) dalam musnad Aḥmad, ia bukanlah berasaskan fasa Makkah dan Madinah tetapi berdasarkan 

lokasi perawi (Shahzadi et al., 2024). Penetapan hadith fasa Makkah dan Madinah tidak boleh dilakukan secara 

berkesan berdasarkan lokasi perawi kerana proses periwayatan mungkin boleh berlaku secara berulang-kali dan ia 

bukan indikator yang menunjukkan fasa sebenar sesebuah hadith. Walau bagaimanapun, pengetahuan mengenai latar 

masa dan peristiwa sebahagian hadith mungkin boleh dicerap melalui penelitian terhadap teks hadith yang lengkap 

dan ia biasanya boleh ditemui dalam sumber primer hadith. selain itu, sumber sirah Rasul SAW, hadith nāsikh dan 

mansūkh serta sabab wurūd al-ḥadīth turut membantu dalam mengenal pasti latar masa sebahagian hadith. 

 

Kuantiti Hadith Makkī dan Madanī 

Dalam al-Quran, surah-surah makkīyah dilihat lebih banyak berbanding surah-surah madanīyah (J. al- Al-Suyūṭī, 

1974). Namun, surah-surah madanīyah lazimnya mengandungi ayat-ayat yang panjang seperti surah al-Baqarah dan 

al-Nisā’. Jika dibandingkan dari aspek kapasiti kedua-dua kategori surah (makkīyah dan madanīyah), ia mungkin 

membawa kepada natijah yang seimbang. Surah makkīyah mungkin lebih banyak tetapi mengandungi ayat-ayat yang 

pendek. Sementara surah madanīyah mungkin lebih sedikit tetapi mengandungi ayat-ayat yang panjang. Pada hemat 

penulis, jika diklasifikasikan hadith-hadith Nabi SAW berdasarkan fasa Makkah dan Madinah seperti yang dilakukan 

pada al-Quran, berkemungkinan besar hadith-hadith fasa Madinah adalah jauh lebih banyak dan panjang berbanding 

hadith-hadith fasa Makkah berdasarkan dua faktor berikut: 

 

1. Jumlah Perawi dari Kalangan Sahabat 

Jumlah sahabat Nabi SAW yang meriwayatkan hadith fasa Madinah dijangka lebih ramai berbanding sahabat yang 

meriwayatkan hadith fasa Makkah. Hal tersebut demikian kerana yang melaporkan hal-hal yang berkaitan Madinah 

adalah dari kalangan Muhājirīn, Anṣār, para delegasi yang bertandang ke Madinah bagi mempelajari Islam daripada 

Nabi SAW secara langsung, muslimat al-fatḥ (iaitu golongan yang memeluk agama Islam semasa pembukaan kota 

Makkah) dan yang menyertai Rasulullah SAW semasa mengerjakan ḥajjat al-wadā‘ (hadith selamat tinggal). 

 

Sementara yang melaporkan hal-hal yang berkaitan Makkah lazimnya adalah kalangan sahabat yang 

kemudiannya disebut Muhājirin. Situasi umat Islam sebagai golongan minoriti disebabkan dakwah Islam tidak dapat 

disampaikan dengan sebebasnya pada fasa Makkah menyebabkan tidak ramai yang dapat melaporkan perkembangan 

Islam pada fasa tersebut. Sebahagian daripada yang memeluk agama Islam pada fasa tersebut hanya dikenali sebagai 

sahabat tanpa sebarang hadith direkodkan daripadanya disebabkan telah meninggal dunia semasa di Makkah lagi 

seperti Khadījah RA, Yāsir RA dan Sumayyah RA. Jika ada hadith mereka yang direkodkan, ia adalah melalui sahabat 

lain yang berhijrah ke Madinah dan jumlahnya sudah pasti terhad. 

 

Selain itu, terdapat beberapa hadith yang bertemakan fasa Makkah telah dilaporkan oleh kaum Anṣār dan ia sama 

ada melalui perantara kaum Muhājirīn atau diceritakan semula oleh Rasulullah SAW setelah berada di Madinah. 

Namun, tema-tema tersebut adalah sangat terhad seperti permulaan wahyu, golongan awal memeluk Islam, tradisi 

masyarakat jahilīyah yang selari dengan prinsip Islam seperti perjanjian al-Fuḍūl dan puasa ‘Ashūrā’. 



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkī dan Madanī dalam pemahaman teks hadith 

29 
 

 

2. Kepelbagaian Isu dan Aktiviti: 

Walaupun tempoh fasa Madinah tidak panjang berbanding fasa Makkah, tetapi isu dan hukum yang disyariatkan pada 

fasa tersebut adalah jauh lebih banyak berbanding hukum-hukum yang disyariatkan di Makkah. Kepelbagaian isu 

pada fasa Madinah juga didorong oleh faktor integrasi antara etnik di bumi Madinah, hubungan antara Madinah dan 

dunia luar melalui dakwah, peperangan selain aktiviti perdagangan. Keadaan kaum muslimin sebagai pentadbir dan 

pembuat polisi juga menyumbang ke arah pembangunan hukum berlandaskan wahyu. Justeru, fasa Madinah disebut 

sebagai era perundangan dan pemurnian hukum (Mannā‘ al-Qaṭṭān, 2001). Keadaan sebaliknya pada fasa Makkah 

yang disebut sebagai fasa pembentukan akidah dan keperibadian muslim. Keadaan kaum muslimin sebagai minoriti, 

sering ditindas oleh masyarakat Makkah menghadkan aktiviti mereka dengan pihak lain. Dalam masa yang sama, 

pendekatan dakwah dan tarbiah Rasulullah SAW pada fasa tersebut kebanyakannya adalah dengan memperdengarkan 

ayat-ayat al-Quran. Interaksi antara Rasulullah SAW dan penduduk Makkah dalam usaha menjawab keraguan-

keraguan yang ditimbulkan oleh mereka juga adalah melalui pembacaan ayat-ayat al-Quran yang menjelaskan 

kewujudan dan keagungan Allah SWT serta kebenaran al-Quran. Kebanyakan isu-isu tersebut tidak memerlukan 

penjelasan lanjut berbentuk hadith Nabi SAW disebabkan ia sangat jelas dan berkaitan hal-hal teras sementelahan 

pula penguasaan mereka terhadap bahasa arab adalah sangat menakjubkan. Justeru, hadith-hadith yang 

memperihalkan fasa Makkah dijangka tidak sebanyak hadith-hadith yang memperihalkan fasa Madinah. Ia mungkin 

umpama bab pendahuluan yang pendek bagi sebuah buku yang mengandungi banyak bab. 

  

Oleh yang demikian, pengelasan hadith berdasarkan fasa Makkah dan Madinah mungkin tidak mendapat 

sambutan dari kalangan sarjana terdahulu disebabkan dua faktor di atas. Walau bagaimanapun, ia tidak bermakna idea 

tersebut tidak perlu dilaksanakan berdasarkan kewajaran-kewajaran yang akan dijelaskan nanti. 

 

Faktor-Faktor Kewajaran 

Ketiadaan sumber khusus yang mengklasifikasikan hadith bedasarkan fasa Makkah dan Madinah menimbulkan 

persoalan mengenai sejauh mana ia wajar dilakukan. Berdasarkan penilitian penulis, berikut adalah antara perkara 

yang boleh dipertimbangkan sebagai faktor keperluan pengklasifkasian hadith kepada fasa Makkah dan Madinah: 

 

1- Sebagai lanjutan kepada sabab wurūd al-ḥadīth 

Sabab wurūd al-ḥadīth (sebab pengucapan hadith) penting dalam memahami konteks sebenar sesebuah hadith. 

Menurut al-Suyūṭī (J. al-D. ʿAbd al-R. I. A. B. Al-Suyūṭī, n.d.), sebab pengucapan hadith perlu diberi perhatian kerana 

melaluinya dapat diketahui fiqh al-ḥadīth. Ia mungkin berbentuk soalan atau peristiwa yang menjadi punca 

pengucapan hadith. Sebahagian peristiwa yang dilaporkan oleh ahli hadith sebagai sebab pengucapan hadith adalah 

melibatkan hal-hal yang berkaitan dengan fasa Makkah dan Madinah. al-Bukhārī dan Muslim telah melaporkan 

daripada Abū Hurayrah, daripada Rasulullah sabda baginda: 

 

ُ فَ قَدْ عَصَمَ مِنِِّ نَ فْسَهُ وَمَالهَُ  النَّاسَ أقُاَتِلَ  أَنْ  أمُِرْتُ  )) ُ، فَمَنْ قاَلَ لََ إلِهََ إِلََّ اللََّّ حَتََّّ يَ قُولُوا لََ إلِهََ إِلََّ اللََّّ
هِ، وَحِسَابهُُ   عَلَى اللََِّّ ((  إِلََّ بَِِقِِ

 

“Aku diperintah untuk memerangi manusia sehingga mereka berkata: “Tiada tuhan yang layak 

disembah dengan sebenarnya melainkan Allah”. Barangsiap berkata: “Tiada tuhan yang layak 

disembah dengan sebenarnya melainkan Allah”, sesungguhnya dia telah melindungi nyawa dan 

hartanya melainkan jika berkaitan dengan hak harta. Adapun pengadilan ke atasnya di atas apa yang 

dilakukan, hal tersebut terserah kepada Allah”. [Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 3/1077 no. hadith: 2786, Ṣaḥīḥ 

Muslim 1/38 no. hadith: 20] 

 

Ibn Ḥamzah al-Ḥusaynī (Al-Ḥusaynī, n.d.) telah menyebut dua sabab wurūd hadith di atas. Pertama adalah 

seperti yang dilaporkan oleh Ibn Abī Shaybah daripada Abū Hurayrah yang telah melaporkan melalui perantara Umar 

daripada Rasulullah sabdanya: 

 

“Esok aku akan serahkan panji perang kepada seorang lelaki yang cintakan Allah dan Rasul-Nya, Allah akan 

memberi kemenangan melaluinya”. Kata Umar: “Tidak pernah aku bercita-cita untuk memimpin melainkan pada 

hari tersebut. Pada keesokan harinya, aku berusaha menonjolkan diriku agar dipilih. Tiba-tiba baginda bersabda 

kepada ‘Alī: “Bangun, pergi berperang dan toleh ke belakang sehinggalah Allah memberi kemenangan 



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026 

30 
 

kepadamu”. Lalu beliau berkata: “Wahai Rasulullah, atas dasar apakan aku harus memerangi mereka? Rasulullah 

bersabda: “Sehingga mereka berkata: “Tiada tuhan yang layak disembah dengan sebenarnya melainkan Allah”. 

Apabila mereka mengatakannya, terpeliharalah nyawa dan harta mereka melainkan jika berkaitan dengan 

haknya”. 

 

Kedua adalah seperti yang dilaporkan oleh Abū Dāwūd al-Ṭayālisī, Aḥmad, al-Dārimī daripada Aws Ibn Abī Aws al-

Thaqafī katanya: 
 

سَارَّهُ فَ قَالَ: ))كُنْتُ مَعَ النَّبِِِ صلى الله عليه وسلم فِ قُ بَّةٍ وَمَا مِنَ الْقَوْمِ أَحَدٌ إِلََّ نََئمٌِ غَيِْْي، فَجَاءَ رَجُلٌ فَ 
أمُِرْتُ ؟، قاَلَ: نَ عَمْ، قاَلَ: فإَِنِِّ  اذْهَبْ فاَقْ تُ لْهُ، ثَُُّ دَعَاهُ فَ قَالَ: ألَيَْسَ يَشْهَدُ أَنْ لََ إلِهََ إِلََّ اللهُ وَأَنِِّ رَسُولُ اللهِ 

الََمُْ حَتََّّ يَشْهَدُوا أَنْ لََ إلِهََ إِلََّ اللهُ وَأَنِِّ رَسُولُ اِلله، فإَِذَا شَهِدُوهَا فَ قَدْ مَنَ عُوا دِمَاءَهُمْ وَأمَْوَ   النَّاسَ أقُاَتِلَ  أَنْ  
هَا((  - أوَْ قاَلَ: قَدْ مُنِعُوا   -  إِلََّ بَِِقِِ

 

“Aku pernah bersama Rasulullah di dalam sebuah khemah. Semua ahli rombongan ketika itu sedang tidur 

melainkan aku. Ketika itu datang seorang lelaki lalu membisikkan sesuatu kepada baginda. Lalu baginda 

bersabda: “Bunuhlah dia”. Kemudian baginda memanggilnya semula lalu bersabda: “Bukankah dia telah 

bersaksi bahawa tiada tuhan yang layak disembah dengan sebenarnya melainkan Allah dan aku adalah 

pesuruh Allah? Lelaki tersebut berkata: “Ya”. Lalu baginda bersabda: “Sesungguhnya aku diperintah 

untuk memerangi manusia sehinggalah mereka bersaksi bahawa tiada tuhan yang layak disembah dengan 

sebenarnya melainkan Allah dan aku adalah pesuruh Allah. Apabila mereka bersaksi dengan hal 

demikian, sesungguhnya mereka telah memelihara nyawa dan harta-benda mereka melainkan jika ia 

berkaitan dengan hak harta”. [Musnad al-Ṭayālisī 2/434 no. Hadith: 1206, Musnad Aḥmad 26/81 no. 

Hadith: 16160, Musnad al-Dārimī 2/801 no. Hadith: 2468] 

 

Berdasarkan sabab al-wurūd, hadith di atas perlu difahami dalam konteks tertentu. Riwayat pertama menjelaskan 

ia diucapkan pada perang Khaybar iaitu yang melibatkan tentera Islam dan yahudi kota Khaybar. Sementara riwayat 

kedua menjelaskan ia diucapkan ketika Rasulullah didatangi pelbagai delegasi Arab dan di antara mereka adalah 

daripada kabiah Thaqīf. Kedua-dua peristiwa tersebut merupakan indikator jelas fasa Madinah. dari aspek makna, 

perkataan manusia yang disebut dalam hadith di atas tidak seharusnya difahami secara umum tetapi perlu difahami 

berdasarkan konteks ia diucapkan. Hal ini menunjukkan kepentingan sabab al-wurūd dan kaitannya dengan 

pengklasifikasian hadith kepada fasa Makkah dan Madinah. 

 

Walau bagaimanapun, sumber khusus sabab wurūd al-ḥadīth sehingga hari ini amat terhad. Dalam kalangan 

karya sarjana terdahulu, hanya dua sahaja dalam capaian kebanyakan para pengkaji semasa iaitu al-Luma‘ fī Asbāb 

Wurūd al-Ḥadīth yang dihasilkan pada kurun ke-10 hijrah (J. al-D. Al-Suyūṭī, 1996) dan al-Bayān wa al-Ta‘rīf fī 

Asbāb Wurūd al-Ḥadīth al-Sharīf yang dihasilkan pada kurun ke-12 hijrah (Al-Ḥusaynī, n.d.). Dengan menyusun 

sebab-sebab tersebut berdasarkan fasa Makkah dan Madinah berpotensi mengembangkan ilmu sabab wurūd al-ḥadīth 

dan memudahkan proses perkaitan antara hadith dan konteks. 

 

2- Membantu penentuan nāsikh dan mansūkh 

Penetapan nāsikh dan mansūkh dalam sunnah bergantung kepada tarikh pengucapan hadith. Ia sering kali diketahui 

melalui kenyataan jelas daripada Rasulullah SAW dan para sahabat yang meriwayatkan sesebuah hadith. 

  

Sebagai contoh, Muslim (Ḥajjāj, 1954) telah melaporkan dalam kitab al-Janā’iz dan al-Aḍāḥī daripada 

Buraydah al-Aslamī katanya: “Rasulullah SAW bersabda: 

 

تُكُمْ   لَكُمْ، زيََِرةَِ  عَنْ  ))نََيَ ْ بَدَا  مَا  فأَمَْسِكُوا  ثَلََثٍ،  فَ وْقَ  الَْْضَاحِيِِ  لُُوُمِ  عَنْ  تُكُمْ  وَنََيَ ْ فَ زُورُوهَا  الْقُبُورِ 
تُكُمْ عَنِ النَّبِيذِ إِلََّ فِ سِقَاءٍ فاَشْرَبوُا فِ الَْْسْقِيَةِ كُلِِهَا، وَلََ تَشْرَبوُا مُسْكِراً((   وَنََيَ ْ

 



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkī dan Madanī dalam pemahaman teks hadith 

31 
 

“Aku pernah melarang kamu daripada menziarahi kubur. (Sekarang) ziarahilah ia (kubur). Aku 

pernah melarang kami daripada menyimpan daging korban melebihi tiga hari. (Sekarang) simpanlah 

selama mana yang kamu mahu. Aku pernah melarang kamu daripada minum nabīdh melainkan jika 

ia disimpan dalam bekas kulit. (Sekarang) minumlah daripada semua bekas dan janganlah minum 

air yang memabukkan”. [Ṣaḥīḥ Muslim 3/65 no. hadith: 977, 1977]. 

 

Al-Bukhārī (Al-Bukhārī, 1993) telah melaporkan daripada ‘Abdullah Ibn Mas‘ūd katanya: 

 

النَّجَاشِيِِ نُسَلِِمُ  كُنَّا   عِنْدِ  مِنْ  رَجَعْنَا  ا  فَ لَمَّ نَا،  عَلَي ْ فَيَْدُُّ  يُصَلِِي  وَهُوَ  وسلم  عليه  الله  صلى  النَّبِِِ  عَلَى 
، إِنََّ كُنَّا نُسَلِِمُ عَلَيْكَ فَتََدُُّ عَلَ  نَا، فَ قُلْنَا: يََ رَسُولَ اللََِّّ نَا؟ قاَلَ:سَلَّمْنَا عَلَيْهِ فَ لَمْ يَ رُدَّ عَلَي ْ لََةِ   ي ْ إِنَّ فِ الصَّ

 شُغْلًَ 
 

“Kami pernah memberi salam kepada Nabi ketika baginda sedang solat, lalu baginda menjawab 

salam kami. Tatkala kami pulang daripada negeri al-Najāshī, kami memberi salam kepada baginda 

(ketika baginda sedang solat) tetapi baginda tidak menjawab salam kami. Lalu kami bertanya: 

“Wahai Rasulullah, sebelum ini kami memberi salam kepadamu, lalu engkau menjawab salam 

kami”. Baginda bersabda: “Sesungguhnya dalam solat itu ada urusan yang menyibukkanmu”. [Ṣaḥīḥ 

al-Bukhārī 3/1407 no. Hadith: 3662] 

 

Hadith di atas menjelaskan hukum bercakap dalam solat. Menjawab salam ketika sedang solat dikira sebagai bercakap 

dan ia adalah satu kebiasaan sebelum mereka berhijrah ke bumi Habsyah. Tetapi ia seolah-olah tidak dibenarkan 

setelah mereka kembali dari bumi Habsyah disebabkan Nabi tidak menjawab salam ‘Abdullah Ibn Mas‘ūd apabila 

beliau memberi salam ketika Nabi sedang solat. Al-Bukhārī (Al-Bukhārī, 1993) telah meletakkan hadith di atas di 

bawah judul larangan bercakap dalam solat. Al-Ḥāzimī (Al-Ḥāzimī, 1940) juga menyebutnya di bawah judul 

pemansuhan hukum bercakap dalam solat. Peristiwa hijrah ke bumi Habsyah adalah indikator jelas fasa Makkah yang 

menunjukkan keharusan bercakap semasa solat merupakan sebahagian daripada hukum yang disyariatkan pada fasa 

tersebut sebelum ia dimansuhkan. 

  

Pengetahuan terhadap fasa hadith membantu memahami hal-hal yang berkaitan dengan pemansuhan hukum. 

Jika wujud pertembungan antara dua hadith dan didapati salah satu daripadanya adalah hadith fasa Makkah dan yang 

lain adalah hadith fasa Madinah, sudah pasti hadith fasa Madinah mengandungi hukum yang memansuhkan hukum 

fasa Makkah. 

 

3- Mengukuhkan pemahaman konteks 

Oleh sebab pengetahuan terhadap fasa Makkah dan Madinah bagi sesebuah hadith merupakan lanjutan daripada ilmu 

sabab wurūd al-ḥadīth, ia secara tidak langsung membantu dalam memahami hadith berdasarkan konteks. Latar masa 

dan peristiwa sesebuah hadith mungkin termasuk dalam sebab pengucapan hadith. Walaupun dalam banyak keadaan, 

ia tidak disebut bersama teks hadith tetapi ia perlu diteliti bagi memahami tujuan dan maksud sebenar penutur. 

Komposisi masyarakat Madinah yang terdiri daripada pelbagai etnik sedikit sebanyak mempengaruhi cara dan 

pendekatan Rasulullah SAW dalam menyampaikan Islam. Ketika mengulas hadith puasa hari ‘Āshūrā’, Ibn Ḥajar (Ibn 

Ḥajar, 1970) menyatakan, Rasulullah SAW cenderung melakukan sesuatu yang selari dengan amalan ahli Kitab 

khususnya Yahudi lebih-lebih lagi jika ia menyalahi tradisi penyembah berhala. Apabila kota Makkah berjaya dikuasai 

oleh Rasulullah SAW dan Islam semakin tersebar, baginda memilih untuk menyelisihi kaum yahudi juga. Justeru, 

ketika mula sampai di Madinah, baginda meneruskan puasa hari ‘Āshūrā’ seperti yang diamalkan oleh kaum yahudi. 

Kemudian pada hujung hayatnya, baginda mengarahkan para sahabat agar menyelisihi kaum yahudi dengan cara 

menambah sehari sebelum atau selepas hari ‘Āshūrā’. 

 

4- Menonjolkan sifat fleksibel dan bertahap dalam pensyariatan Islam 

Pengelasan hadith mengikut fasa berpotensi menonjolkan keanjalan syariat Islam dan mengukuhkan kepercayaan 

bahawa Islam adalah agama yang relevan pada setiap masa dan tempat. Al-Bukhārī (Al-Bukhārī, 2001) melaporkan 

dalam kitab Faḍā’il al-Ṣaḥābah daripada ‘Āishah RA katanya: 

 



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026 

32 
 

، ثَُُّ هَاجَرَ النَّبُِّ صلى الله عليه وسلم فَ فُرضَِتْ أرَْبَ عًا، وَترُكَِتْ صَلََةُ السَّ  لََةُ ركَْعَتَيِْْ  فَرِ عَلَى الْول(( ))فرُضَِتِ الصَّ
 

“Diwajibkan solat sebanyak dua rakaat. Kemudian Nabi SAW berhijrah, lalu diwajibkan solat sebanyak 

empat rakaat. Dalam masa yang sama solat ketika musafir dikekalkan jumlah rakaatnya seperti asal (iaitu 

dua rakaat)”. [Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 3/1421 no. hadith: 3720] 

 

Hadith di atas menggambarkan konsep tashrī‘ al-tadrījī (pensyariatan secara beransur) yang merupakan salah 

satu daripada ciri khas syariat Islam. Ia selaras dengan fitrah manusia yang cenderung mengikut dalam keadaan tidak 

dipaksa atau dibebankan dengan sesuatu di luar kebiasaannya. Dengan ciri-ciri ini syariat Islam kekal relevan 

sepanjang zaman. Hadith di atas menjelaskan pensyariatan solat sebanyak empat rakaat berlaku pada fasa Madinah. 

Sementara pada fasa Makkah, para sahabat hanya diwajibkan dengan dua rakaat solat sesuai dengan tuntutan fasa 

tersebut iaitu ke arah pengukuhan iman.  

 

5- Menjadi pemberat (murajjiḥ) dalam isu khilaf 

Pengetahuan yang jelas terhadap kronologi dan latar masa hadith mungkin boleh dipertimbangkan sebagai murajjiḥ 

dalam penetapan hukum. Sebagai contoh, Ibn Mas‘ūd berpendapat sunat melakukan taṭbīq (menyilangkan jari kedua-

dua tangan dan meletakkannya di antara dua paha) ketika rukuk. Muslim melaporkan daripada Ibn Mas‘ūd seperti 

berikut: 

يْهِ فَ لَكَأَنِِّ أنَْظرُُ إِلََ اخْتِلََفِ أَصَابِعِ فَ لْيُ فْرِشْ  وَإِذَا ركََعَ أَحَدكُُمْ   ذِراَعَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَلْيَجْنَأْ وَلْيُطبَِِقْ بَيَْْ كَفَّ
 رَسُولِ اِلله صلى الله عليه وسلم

“Apabila seseorang kamu rukuk, hendaklah diletakkan lengannya di atas kedua pahanya, bongkokkan 

badannya dan rapatkan kedua-dua tangannya. Seolah-olah aku masih melihat persilangan antara jari-

jari Rasulullah”. [Ṣaḥīḥ Muslim 2/68 no. hadith: 534] 

Walau bagaimanapun, sunnah yang disampaikan oleh Ibn Mas‘ūd di atas telah dimansuhkan menurut 

kebanyakan ulamak. Hal ini bersandarkan hadith Sa‘ad Ibn Abū Waqqāṣ yang dilaporkan oleh Muslim seperti berikut: 

يْكَ عَلَى ركُْ  بَ تَ يْكَ. قاَلَ: صَلَّيْتُ إِلََ جَنْبِ أَبِ. قاَلَ: وَجَعَلْتُ يَدَيَّ بَيَْْ ركُْبَتَََّ، فَ قَالَ لِ أَبِ: اضْرِبْ بِكَفَّ
 بَ بِِلَْْكُفِِ عَلَى الرُّكَبِ ثَُُّ فَ عَلْتُ ذَلِكَ مَرَّةً أخُْرَى، فَضَرَبَ يَدَيَّ وَقاَلَ: إِنََّ نَُيِنَا عَنْ هَذَا وَأمُِرْنََ أَنْ نَضْرِ 

“Aku (Mus‘ab Ibn Sa‘ad) telah solat dibelakang bapaku dan meletakkan kedua tanganku di celah antara 

dua lututkku (taṭbīq). Lalu bapaku (Sa‘ad Ibn Abū Waqqāṣ) berkata kepadaku: “Letakkan kedua tanganmu 

di atas lututmu.” Kemudian pada waktu lain aku melakukannya lagi (iaitu taṭbīq), lalu beliau menepuk 

tanganku dan berkata: “Sesungguhnya kami dilarang daripada melakukan ini (iaitu taṭbīq) dan kami 

diperintahkan untuk meletakkan tapak tangan ke atas lutut (iaitu ketika rukuk)”. [Ṣaḥīḥ Muslim 2/69 no. 

hadith: 535] 

Menurut sebahagian sarjana seperti al-Shāfi‘ī, hadith Ibn Mas‘ūd di atas telah dimansuhkan kerana beliau 

mempelajari hal-hal tersebut daripada Nabi semasa berada di Makkah. Apabila baginda berhijrah ke Madinah, hal-hal 

tersebut tidak lagi dilakukan sebagaimana yang difahami daripada hadith Sa‘ad Ibn Abū Waqqāṣ (Al-Athyūbī, 2003). 

 

KESIMPULAN 

 

Pengklasifikasian hadith Nabi SAW berdasarkan fasa Makkah dan Madinah adalah sebahagian daripada keperluan 

memahami maksud hadith berdasarkan konteks. Jenis-jenis karya hadith seperti al-Muwaṭṭā’, al-musnad, al-jāmi‘ dan 

al-sunan muncul selari dengan tuntutan umat pada masa ia ditulis. Penyusunan hadith berdasarkan klasifkasi al-makkī 

dan al-madanī tidak dilakukan pada zaman silam mungkin disebabkan majoriti hadith Nabi jika diklasifikasikan adalah 

dalam kategori hadith madanī selain tiada keperluan mendesak ketika itu kepada pengklasifikasian tersebut. Namun, 

pada masa kini, kerencaman isu, kepelbagaian aktiviti masyarakat dunia dan integrasi antara disiplin dan budaya 

menuntut pemahaman yang mendalam terhadap teks wahyu bagi menemui solusi yang selari dengan peredaran zaman. 

Justeru, pemahaman kontekstual berdasarkan pengklasifikasian al-makkī dan al-madanī dilihat salah satu cara 



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkī dan Madanī dalam pemahaman teks hadith 

33 
 

memperkasakan pemahaman dan pengaplikasian teks wahyu dalam kehidupan. Selain itu, pengklasifikasian hadith 

kepada al-makkī dan al-madanī pada hakikatnya adalah sebahagian daripada ilmu sabab wurūd al-ḥadīth dan ia 

membantu dalam mengenal pasti al-nāsikh dan al-mansūkh dalam sunnah, memahami hadith secara kontekstual dan 

menonjolkan keanjalan syariat Islam. Hal-hal tersebut adalah antara faktor keperluan pengklasifikasian hadith 

berdasarkan fasa Makkah dan Madinah. 

 

 

PENGHARGAAN 

 

Kajian ini dibiayai oleh Kementerian Pendidikan Tinggi (KPT) dibawah Skim Geran Penyelidikan Fundamental 

Penyelidik Muda (FRGS-EC) dengan kod rujukan FRGS-EC/1/2024/SSI03/USIM/02/10 

 

RUJUKAN 

 

‘Itr, N. al-D. (1981). Manhaj al-Nqd fī ‘Ulūm al-Ḥadīth (3rd ed.). Dār al-Fikr. 

Abd al-Muhdī Abd al-Qādir Abd al-Hādī. (2012). Ṭuruq Takhrīj Ḥadīth Rasūl Allāh (4th ed.). Maktabat al-Īmān li al-

Nashr wa al-Tawzī‘. 

Akram Ḍiyā’ al-‘Umarī. (n.d.). Buḥūth fī Tārīkh al-Sunnat al-Musharrafah (4th ed.). Bisāṭ. 

Al-Athyūbī, M. I. ‘Alī. (2003). Dhakhīrat al-‘Uqbā fī Sharḥ al-Mujtabā (1st ed.). Dār al-Mi‘rāj al-Dawlīyah. 

Al-Bukhārī, M. (1993). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dār Ibn Kathīr. 

Al-Bukhārī, M. (2001). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dār Ṭawq al-Najāh. 

Al-Būṣīrī, A. I. A. B. (1983). Miṣbāḥ al-Zujājah fī Zawā’id Ibn Mājah (2nd ed.). Dār al-‘Arabīyah. 

Al-Dārimī ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd Raḥmān. (2000). Musnad al-Dārimī (1st ed.). Dār al-Mughnī. 

Al-Haythamī Nūr al-Dīn. (1992a). Majma‘ al-Baḥrayn fi Zawāid al-Mu‘jamayn al-Awsaṭ wa al-Ṣaghīr li al-Ṭabarānī 

(1st ed.). : Maktabat al-Rushd. 

Al-Haythamī Nūr al-Dīn. (1992b). Mawārid al-Ẓam’ān Ilā Zawā’id Ibn Ḥibbān (1st ed.). Dār al-Thaqāfat al-

‘Arabīyah. 

Al-Ḥāzimī, A. B. (1940). Al-I‘tibār fī al-Nāsikh wa al-Mansūkh min al-Āthār (2nd ed.). Dā’irat al-Ma‘ārif al-

‘Uthmānīyah. 

Al-Ḥusaynī, I. Ḥamzah. (n.d.). al-Bayān wa al-Ta‘rīf fī Asbāb Wurūd al-Ḥadīth al-Sharīf. Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

Al-Shāfi‘ī, M. I. I. (1986). Ikhtilāf al-Ḥadīth (1st ed.). Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah. 

Al-Suyūṭī, J. al-. (1974). Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Al-Hay’at al-Miṣrīyah al-‘Āmmah li al-Kitāb. 

Al-Suyūṭī, J. al-D. (1996). Al-Luma‘ fī Asbāb Wurūd al-Ḥadīth (1st ed.). Dār al-Fikr. 

Al-Suyūṭī, J. al-D. ʿAbd al-R. I. A. B. (n.d.). Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawāwī. Dār al-Ṭaybah. 

Al-Zayla‘ī Jamāl al-Dīn. (1997). Naṣb al-Rāyah li Aḥādīth al-Hidāyah (1st ed.). Mu’assasat al-Rayān. 

Alī Nāyif Biqā‘ī. (2002). Takhrīj al-Ḥadīth al-Sharīf (2nd ed.). Dār al-Bashā’ir al-Islāmīyah. 

Ḥajjāj, M. Bin. (1954). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār Iḥyā` al-Turāth al-ʿArabī. 

Ibn ‘Abd al-Barr Yūsuf. (1994). Jāmi‘ Bayān al-‘Ilm wa Faḍlihī (1st ed.). Dār Ibn al-Jawzī. 

Ibn al-Athīr, M. al-D. (1979). Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa al-Athar. al-Maktabat al-‘Ilmīyah. 

Ibn Ḥajar, A. bin ʿAlī. (1970). Fatḥ al-Bārī. Dār al-Maʿrifah. 

Mannā‘ al-Qaṭṭān. (2001). Tārīkh al-Tashrī‘ al-Islāmī (5th ed.). Maktabat Wahbah. 

Muḥammad Ibn Sa‘d. (2001). Al-Ṭabaqāt al-Kabīr (1st ed.). Maktabat al-Khānijī. 

Nāṣir al-Dīn Ibn al-Munīr. (n.d.). Al-Mutawārī ‘Alā Abwāb al-Bukhārī. Maktabat al-Mu‘allā. 

Shahzadi, S., Ghaffar, A., & Ayoub, M. Y. (2024). Chronological Categorization of Prophetic Traditions in Hadith 

Sciences : An Analysis of Meccan and Medinan Narratives. 6588(January), 2206–2223. 

  

 

 


