ULUM ISLAMIYYAH

Vol.38 No.1 (April) 2026 ISSN: 1675-5936 | elSSN: 2289-4799

Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makki dan Madan1
dalam pemahaman teks hadith

[The necessity of classifying hadith according to the Makki and Madant phases in
understanding hadith texts]
Helimy Aris*!, Ahmad Sanusi Azmi', Nur Afifi Alit'

Faculty of Quran and Sunnah Studies, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia
*Corresponding author: helimy@usim.edu.my

DOI: https://doi.org/10.33102/uij.719

ABSTRAK

Kajian ini adalah bertujuan untuk menjelaskan keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan
Madinah sebagai salah satu proses memahami maksud hadith. Pembahagian kepada fasa tersebut kebiasaannya
dikaitkan dengan peristiwa-peristiwa yang dilalui oleh Rasulullah SAW dan para sahabat RA seperti yang terdapat
dalam sumber sirah Rasul SAW. Sebagai implikasi, timbul perbahasan mengenai surah makkiyah dan madaniyah
dalam kalangan ahli tafsir dan kesannya dapat dilihat melalui pengklasifikasian surah-surah al-Quran kepada
makkiyah dan madaniyah. Namun, hal yang sama tidak berlaku pada hadith Nabi SAW walaupun ia tetap sebahagian
daripada wahyu yang berfungsi menjelaskan maksud al-Quran. Kajian mengenai hadith makki dan madani didapati
terlalu sedikit dan penggunaannya sebagai terminologi khusus hampir tidak digunakan oleh sarjana terdahulu. Justeru,
kajian ini berusaha menonjolkan sudut kewajaran pengelasan hadith kepada dua fasa tersebut dengan mengaplikasikan
kajian kepustakaan dan pendekatan induktif. Hasil kajian menunjukkan terdapat beberapa alasan yang mewajarkan
pengklasifikasian hadith Nabi SAW kepada fasa Makkah dan Madinah dalam memperkasakan figh al-hadith
berasaskan konteks.

Kata kunci: Pengklasifikasian hadith Nabi SAW, al-makki dan al-madani, figh al-hadith, pemahaman kontekstual
ABSTRACT

This paper explores the scholarly and practical value of classifying hadiths into the Makkan and Madinan phases.
While early hadith scholars did not adopt this categorisation as a formal methodology, such a framework provides
valuable tools for contextual interpretation of the Sunnah, especially in addressing contemporary issues. By analysing
selected narrations, the study demonstrates how phase-based classification clarifies the relationship between abrogated
and abrogating rulings (al-nasikh wa al-mansiikh), situates narrations within their socio-historical context, and
highlights the principle of gradual legislation (fashri‘ al-tadriji). Employing a qualitative textual analysis of classical
sources, this study argues that phase-based classification enriches modern scholarship by bridging the gap between
the timeless guidance of revelation and the evolving circumstances of Muslim societies. The findings affirm that such
classification should be seen not as an innovation, but as a complementary hermeneutical tool grounded in the broader
discipline of asbab wurid al-hadith.

Manuscript Received Date: 19/08/25 Manuscript Acceptance Date: 07/12/25 Available online: 20/02/26

©The Author(s) (2026). Published by USIM Press on behalf of the Universiti Sains Islam
Malaysia. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons C 0 PlE
Attribution Non-Commercial License(http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), which

GOMMITTEE ON PUBLICATION ETHICS

permits non- commercial re- use, distribution, and reproduction in any medium, provided the
original work is properly cited. For commercial re-use, please contact penerbit@usim.edu.my


file:///C:/Users/drnaz/Downloads/2024/Vol.%2036%20No.%201%20(April)/(http:/creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/),
mailto:penerbit@usim.edu.my
mailto:helimy@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/uij.719
https://doi.org/10.33102/uij.719

Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makki dan Madani dalam pemahaman teks hadith

Keywords: Classifying hadith, al-makki & al-madant, Jurisprudential Understanding of Hadith, understanding hadith
texts.

PENGENALAN

Interaksi dengan hadith Nabi SAW merangkumi proses penelitian terhadap penisbahannya kepada Nabi SAW,
pemahaman maksudnya dan pengaplikasiannya dalam kehidupan. Para sarjana hadith telah membangun panduan
tertentu bagi memelihara sunnah Nabi SAW bermula dengan penyusunan, penyaringan, penilaian dan penghuraian
(‘Itr, 1981).

Dalam ilmu penyusunan hadith atau disebut riwayah, bibliografi Islam telah menyaksikan pelbagai jenis
karya hadith ditulis oleh sarjana-sarjana terdahulu bagi memenuhi tuntutan semasa ia dihasilkan. Seiringan dengan
penghasilan karya-karya tersebut, terminologi-terminologi berkaitan periwayatan telah dibangun dan dibahas oleh
sarjana-sarjana hadith. sebahagiannya berkait rapat dengan teknik pemahaman teks hadith seperti mukhtalif al-hadith,
muskil al-hadith, gharib al-hadith dan sabab wurid al-hadith. Setiap terminologi ini telah disusuli atau didahului
dengan penghasilan karya yang berkaitan. Kepustakaan Islam telah diwarnai dengan karya seperti Ta’wil Mushkil al-
Athar, al-Nihayah fi Gharib al-Hadith wa al-Athar. Karya-karya tersebut dihasilkan tiada lain melainkan untuk
memperkasakan pemahaman terhadap maksud hadith dan menjadikannya sebagai sandaran hukum dan panduan
kehidupan.

Namun, dalam kepelbagaian tersebut, tiada satupun karya yang menyusun hadith berdasarkan fasa Makkah
dan Madinah sebagaimana yang berlaku pada al-Quran. Pada hemat penulis, adalah penting melakukan pemerhatian
terhadap latar masa dan peristiwa bagi sesebuah hadith agar maksud yang ingin disampaikan oleh Rasulullah SAW
dapat difahami dengan jelas dan betul. Dalam ilmu al-Quran, pengelasan surah berdasarkan fasa Makkah dan Madinah
dilihat penting dalam memahami konteks sesebuah surah atau ayat. Namun, dalam ilmu hadith, pengelasan seperti itu
dilihat hampir tiada. Perbahasan seterusnya akan menyingkap sejarah penulisan hadith Nabi SAW dan kewajaran
pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan madinah.

METODOLOGI KAJTIAN

Kajian ini menggunakan metod kualitatif yang berusaha mendalami maksud pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa
Makkah dan Madinah serta menganalisis kewajarannya dalam pemahaman hadith. Kajian kepustakaan digunakan bagi
memperolehi gambaran yang tepat berkaitan sejarah penulisan hadith, jenis-jenis karya hadith dan ilmu-ilmu yang
diperlukan dalam memahami teks hadith. Proses cerakin dan sintesis data dilakukan bagi menjelaskan perkaitan antara
pengklasifikasian hadith berasaskan fasa Makkah dan Madinah dan ilmu teks hadith. Perkaitan yang signifikan antara
dua aspek tersebut membuktikan kewajaran pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan Madinah dalam
pemahaman kontekstual hadith. Sumber-sumber yang dirujuk adalah terdiri daripada sumber primer dan skunder
hadith. Sumber primer hadith ialah buku yang mengandungi hadith yang diriwayatkan sendiri oleh penulisnya
daripada Nabi. Ia juga merujuk kepada karya asal bagi sesuatu ilmu atau idea. Sementara sumber sekunder ialah buku
yang mengandungi hadith tetapi bukan daripada riwayat penulisnya. la juga bermaksud karya yang menghuraikan
sesuatu ilmu atau idea (Abd al-Muhdi Abd al-Qadir Abd al-Had1, 2012). Dalam konteks kajian ini, sumber primer
dirujuk bagi tujuan verifikasi hadith dan pembuktian ketulinan sesuatu fahaman. Sementara sumber sekunder diruju
bagi tujuan pemahaman idea dan sesuatu proses.

DAPATAN KAJIAN
Sorotan terhadap karya-karya lepas mendapati hal-hal berkut:

1. Penulisan dan penyusunan hadith dilakukan mengikut keperluan semasa dan dengan penuh ketelitian.
Bentuk dan metod karya hadith sepanjang sejarah pembukuan dipengaruhi oleh faktor-faktor tertentu seperti
pengembangan disiplin ilmu hadith, keperluan memelihara khazanah hadith Nabi, memahami hukum dan
makna hadith, pengtahuan terhadap jalur hadith, pemeliharaan ketulenan hadith, pengetahuan terhadap
sumber dan status hadith.

3. Wujud perkaitan antara ilmu-ilmu teks hadih dan pengklasifikasian hadith berasaskan fasa Makkah dan
Madinah yang menyokong kewajaran pengklasifikasian tersebut.

25



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

4. Wujud faktor yang menyebabkan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makkah dan Madinah tidak
dilaksanakan pada era pembukuan dan pengembangan ilmu hadith.

PERBINCANGAN

Sejarah Penulisan Hadith

Pada zaman Rasulullah SAW dan para sahabat, penumpuan diberikan sepenuhnya kepada penulisan al-Quran. Hadith
hanya ditulis atau dicatat mengikut keperluan seperti catatan perjanjian antara penduduk Madinah yang disebut
Sahihfat al-Madinah, perjanjian Hudaybiyah, catatan orang perseorangan seperti catatan ‘Abdullah Ibn ‘Amr dan
catatan ‘Ali Ibn Abii Talib (Akram Diya’ al-‘Umari, n.d.).

Pada zaman tabi‘in, hadith Nabi SAW mula dibukukan. ‘Abd al-‘Aziz Ibn Marwan, salah seorang gabenor
dinasti Bani Umayyah antara yang awal menggerakan kerja pengumpulan hadith Nabi SAW (Muhammad Ibn Sa‘d,
2001). Apabila anak gabenor tersebut, ‘Umar Ibn ‘Abd al-°Aziz menjadi khalifah, beliau telah mengarahkan Aba Bakr
Ibn Hazm salah seorang gabenornya mengumpulkan hadith Nabi SAW. Beliau juga mengarahkan para sarjana
mengumpul hadith-hadith yang diterima daripada para sahabat (Al-Darimi ‘Abd Allah Ibn ‘Abd Rahman, 2000).
Antara sarjana yang mengumpulkan hadith pada masa tersebut ialah Muhammad ibn Shihab al-Zuhr1 dan catatan
hadith beliau telah diedarkan ke bandar-bandar Islam sebagai rujukan penuntut ilmu (Ibn ‘Abd al-Barr Yasuf, 1994).

Pada penghujung kurun ke-2 hijrah, pembukuan hadith diteruskan lagi tetapi ia bercampur-baur dengan fatwa
para sahabat dan tabi‘in. Catatan-catatan hadith pada zaman ini diberi nama sebagai muwatta’, musannaf dan jami".
Para sarjana mengumpul hadith-hadith dan athar-athar yang sama tema dalam satu bab. Kemudian bab-bab tersebut
digabungkan menjadi muwatta’, musannaf atau jami ‘ (Akram Diya’ al-‘Umari, n.d.).

Pada awal kurun ke-3 hijrah, bermulalah pengasingan hadith daripada fatwa para sahabat dan tabi‘in.
Kebanyakan sarjana pada kurun ini mengumpulkan hadith setiap sahabat dalam musnad yang berasingan. Musnad-
musnad tersebut kemudiannya digabungkan menjadi musnad yang besar. Sebagai contoh, Musnad Ahmad
mengandungi Musnad Abii Bakr, Musnad ‘Umar, Musnad ‘Uthman dan sahabat-sahabat Rasulullah SAW yang lain.
Dalam Musnad Abii Bakr RA hanya mengandungi hadith yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad daripada Aba Bakr
RA sahaja dan begitu juga dengan Musnad sahabat yang lain. Hadith-hadith dalam Musnad tidak disusun mengikut
tema tertentu kerana ia dikumpulkan bagi tujuan memudahkan pelajar menghafal hadith sahabat tertentu berserta
sanad (Akram Diya’ al-‘Umari, n.d.).

Pada kurun ke-3 juga bermula usaha pengasingan hadith-hadith yang sahth dalam karya khusus. Antara yang
awal melakukannya adalah Imam al-BukharT RH dan Imam Muslim RH. Karya hadith Imam Bukhari disebut sebagai
Sahih al-Bukhari dan dikira sebagai buku yang paling benar selepas al-Quran kerana ia hanya menghimpunkan hadith-
hadith yang sahih sahaja. Seterusnya ialah Sahih Muslim. Kedua-dua buku ini digelar sebagai al-Sahihan dan kedua-
dua pengarangnya disebut al-Shaykhan. Al-Sahihan tergolong dalam kategori al-Jami® iaitu sumber yang
menghimpunkan hadith daripada lapan tema utama iaitu akidah, hukum, tafsir, sirah, adab, rigaq, manaqib dan fitan
(Akram Diya’ al-‘Umart, n.d.).

Selepas al-Bukhart dan Muslim, ramai sarjana hadith yang berusaha menghimpunkan hadith-hadith sahth
tetapi tidak semua hadith-hadith yang mereka kumpulkan itu disepakati kesahihannya. Antara mereka ialah imam al-
Tirmidhi, Ibn Khuzaymah dan Ibn Hibban. Dalam banyak-banyak karya hadith, enam daripadanya dikira sebagai
sumber yang paling utama iaitu al-Sahthan, Sunan Abi Dawiid, Sunan al-Tirmidhi, Sunan al-Nasa’t dan Sunan Ibn
Majah. Ia digelar sebagai al-Kutub al-Sittah. Keenam-enam sumber tersebut dihasilkan antara kurun ke-3 dan awal

kurun ke-4. Satu hal lagi mengenai al-Kutub al-Sittah ialah kesemua hadith-hadithnya disusun berdasarkan tema.

Selepas zaman al-Nasa‘l, periwayatan hadith lebih bersifat istidrak dan istikhraj. Istidrak bermaksud
meriwayatkan hadith berdasarkan syarat sarjana terdahulu. Sebagai contoh, al-Hakim al-Naysabtr1 telah
meriwayatkan dalam karyanya yang berjudul al-Mustadrak ‘ala al-Sahihayn hadith-hadith berdasarkan syarat al-
BukharT dan Muslim. Istikhraj pula bermaksud meriwayatkan hadith yang sedia ada dalam karya sarjana terdahulu
dengan jalur yang berbeza. Sebagai contoh, Abu ‘Awanah telah meriwayatkan dalam karyanya yang lebih dikenali
sebagai Mustakhraj Ab1 ‘Awanah hadith-hadith yang sedia ada dalam Sahth Muslim tetapi dengan jalur beliau sendiri.
Kebanyakan sumber-sumber utama hadith selepas kurun ke-4 adalah bersifat istidrak atau istikhr3j iaitu sama ada
dengan menggunakan sanad sarjana terdahulu atau hadith yang telah diriwayatkan oleh perawi terdahulu.

26



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makki dan Madani dalam pemahaman teks hadith

Bentuk Penyusunan Hadith

Al-Musannafat, al-Muwatta’at, al-Jawami’, al-Sunan dan al-Majami‘ boleh dianggap sebagai karya awal hadith
tematik. Hal ini demikian, kerana semua sumber-sumber tersebut mengandungi kitab-kitab tertentu yang diboleh
dianggap sebagai tema utama hadith. Setiap kitab terbahagi kepada bab-bab kecil yang boleh dianggap sebagai
subtema hadith. Sebagai contoh, Sahth al-Bukhari mengandungi seratus (100) kitab dan setiap daripada seratus kitab
tersebut mengandungi bab-bab kecil. Di bawah setiap bab terdapat satu atau beberapa hadith yang sepadan dengannya.
Sahth al-BukharT terkenal dengan keunikan judul babnya atau disebut tarjamat al-bab sehingga disebut kefaqihan al-
Bukhari terserlah melalui judul bab dalam Sahth al-Bukhari (Nasir al-Din Ibn al-Munir, n.d.).

Penyusunan hadith berdasarkan tema mungkin didorong oleh keinginan mengetahui hukum-hakam yang
terkandung dalam hadith. Sarjana hadith berusaha menonjolkan makna dan hukum yang terdapat dalam hadith melalui
judul-judul kitab dan bab yang terdapat dalam al-jami‘ dan al-sunan.

Apabila wujud keperluan mengetahui sumber dan status hadith-hadith yang dibahaskan oleh fuqaha’ dalam
karya mereka tanpa menyebut sebarang sanad atau sebahagian mereka tiada kemahiran dalam menilai status hadith,
para sarjana hadith telah mengambil tanggungjawab menjelaskan hal tersebut melalui karya mereka yang disebut

sebagai takhrij, atraf dan majami‘(Alr Nayif Biqa‘t, 2002).

Takhrij adalah karya yang mengandungi hadith-hadith yang telah disebut oleh sarjana terdahulu dalam karya
mereka tanpa sanad dan status. Penulis takhrij akan menjelas sumber dan status hadith-hadith tersebut dengan metod
tertentu. Contoh takhrij ialah Nasb al-Rayah li Ahadith al-Hidayah yang ditulis oleh Imam Jamal al-Din al-Zayla‘l
(meninggal dunia tahun 762 H). Ia menghimpunkan hadith-hadith yang disebut tanpa sanad dan status oleh sarjana
figh mazhab Hanafi iaitu Burhan al-Din al-Marghinani (meninggal tahun 593 H) dalam karyanya yang berjudul al-
Hidayah Sharh Bidayat al-Mubtadi. Al-Zayla‘T telah menjelaskan sumber, jalur dan perbezaan lafaz bagi hadith-hadith
tersebut yang kemudiannya menjadi panduan kepada para pentakhrij selepas beliau (Al-Zayla‘1 Jamal al-Din, 1997).

Atraf adalah karya yang mengandungi sebahagian daripada lafaz hadith dan biasanya awal hadith. la disusun
sama ada mengikut kaedah mu‘jam atau matla‘ al-hadith. Kaedah mu‘jam bermaksud hadith-hadithnya diasingkan
mengikut musnad para sahabat, kemudian musnad-musnad tersebut disusun mengikut turutan huruf mu‘jam.
Contohnya, hadith yang diriwayatkan oleh ‘Abd Allah Ibn ‘Abbas RA diletak dalam Musnad ‘Abd Allah Ibn ‘Abbas
RA, kemudian Musnad ‘Abd Allah Ibn ‘Abbas RA tersebut akan diletak pada huruf ‘Ayn (&) dan kedudukan huruf
tersebut adalah berdasarkan turutannya dalam huruf mu‘jam atau disebut juga huruf hija’iyah. Kaedah matla‘ al-hadith
bermaksud hadith-hadith disusun mengikut huruf pertama daripada lafaz pertama hadith.Tujuan utama Atraf adalah
untuk menghimpunkan jalur yang pelbagai bagi sesebuah hadith daripada pelbagai sumber. Contoh Atraf ialah Tuhfat
al-Ashraf bi Ma‘rifat al-Atraf yang ditulis oleh Jamal al-Din al-Mizzi (meninggal dunia tahun 742 H).

Majami1‘ adalah seumpama insklopedia hadith yang menghimpunkan hadith-hadith daripada pelbagai sumber
berdasarkan kaedah tematik, mu‘jam atau matla‘ al-hadith. Seperti Atraf, penulis Majami‘ sering menggunakan
simbol-simbol tertentu bagi menunjukkan sumber utama dan status hadith. Tujuan penulisan al-Majami‘ adalah untuk
menghimpunkan hadith Nabi SAW daripada pelbagai sumber. Contoh Majami1*‘ ialah al-Jami‘ al-Kabir yang ditulis
oleh Jalal al-Din al-Suyitt (meningal dunia tahun 911 H).

Selain di atas, terdapat satu lagi jenis karya hadith iaitu Zawa’id. Ia adalah karya yang mengandungi hadith-
hadith tambahan yang tiada pada sumber tertentu. Hadith tambahan atau al-hadith al-za’id bermaksud hadith secara
keseluruhannya, sebahagian lafaznya atau melalui jalur sahabat tertentu tidak diriwayatkan dalam sumber tertentu
yang menjadi rujukan umum seperti al-Kutub al-Sittah. Antara sarjana hadith yang terawal menulis al-zawa ’id ialah
Nir al-Din al-Haythami (meninggal dunia tahun 807 H) melalui beberapa karyanya seperti Majma‘ al-Zawa’id.
Tujuan pengumpulan a/-Zawa’id mungkin adalah bagi menonjolkan keistimewaan dan kelainan yang terdapat dalam
sesebuah karya. Hal ini dapat dilihat melalui ungkapan al-Haythami ketika mengasingkan al-zawa 'id yang terdapat
beberapa sumber primer (Al-Haythami Nar al-Din, 1992b). Ia juga bertujuan memudahkan penjejakan hadith
berdasarkan tema yang terdapat dalam sumber primer yang mengguna pakai metod yang berbeza dalam penyusunan
hadith (Al-Haythami Nur al-Din, 1992a). tanpa kutub al-zawa’id, penjejakan hadith berdasarkan tema amat sukar
dilakukan. Penghasilan al-zawa’id adalah hasil penilitian yang mendalam terhadap hadith-hadith yang terdapat
sumber primer hadith yang merangkumi aspek sanad dan matan. Selain itu, pemerhatian terhadap al-zawda’id juga
adalah bertujuan untuk menilai status hadith. Sebagai contoh, al-BiisirT telah memberi tumpuan terhadap status hadith

27



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

tambahan riwayat Ibn Majah yang tiada dalam Sahth al-Bukhari, Sahih Muslim, Sunan Abi Dawiid, Sunan al-Nasa’1
dan Sunan al-Tirmidhi. Karya beliau dinamakan sebagai Misbah al-Zujajah fT Zawa’id Sunan Ibn Majah (Al-Bisir,
1983).

Selain al-Jawami‘, al-Sunan, al-Muwatta’ dan al-Musannafat, terdapat sebahagian sarjana yang menyusun
dan membahaskan hadith berdasarkan aspek-aspek tertentu pada matan. Antaranya ialah mukhtalif al-hadith, gharib
al-hadith, al-nasikh wa al-mansiikh dan sabab wurid al-hadith.

Mukhtalif al-hadith adalah hadith yang secara zahirnya bersalahan dengan hadith lain tetapi pada hakikatnya
boleh diselaraskan. Antara sarjana yang terawal membicarakan jenis hadith ini secara khusus ialah Imam al-Shafi‘
(meninggal dunia tahun 204 H) dalam karyanya yang berjudul Ikhtilaf al-Hadith (Al-Shafi‘1, 1986). Gharib al-hadith
ialah lafaz yang terdapat dalam teks hadith yang jarang digunakan oleh kebanyakan masyarakat arab. Sarjana hadith
telah mengenal pasti lafaz-lafaz yang dikategorikan sebagai gharib dan menghimpunkannya dalam karya khusus
dengan dinyatakan kedudukannya dalam teks hadith, maksudnya mengikut konteks hadith berserta sumber hadith
yang dirujuk. Antara sarjana yang menulis dalam bidang tersebut ialah Majd al-Din Ibn al-Athir (meninggal tahun
606 H) dalam karyanya yang berjudul al-Nihayah fi Gharib al-hadith wa al-Athar (Ibn al-Athir, 1979).

Pengklasifikasian Berdasarkan Makkt dan Madani

Sehingga kini, belum ditemukan lagi sumber primer atau skunder yang secara khusus menyusun hadith berdasarkan
fasa Makkah dan Madinah. Walaupun terdapat musnad al-makkiyin (penduduk Makkah) dan musnad al-madaniyin
(penduduk Madinah) dalam musnad Ahmad, ia bukanlah berasaskan fasa Makkah dan Madinah tetapi berdasarkan
lokasi perawi (Shahzadi et al., 2024). Penetapan hadith fasa Makkah dan Madinah tidak boleh dilakukan secara
berkesan berdasarkan lokasi perawi kerana proses periwayatan mungkin boleh berlaku secara berulang-kali dan ia
bukan indikator yang menunjukkan fasa sebenar sesebuah hadith. Walau bagaimanapun, pengetahuan mengenai latar
masa dan peristiwa sebahagian hadith mungkin boleh dicerap melalui penelitian terhadap teks hadith yang lengkap
dan ia biasanya boleh ditemui dalam sumber primer hadith. selain itu, sumber sirah Rasul SAW, hadith nasikh dan
mansikh serta sabab wurid al-hadith turut membantu dalam mengenal pasti latar masa sebahagian hadith.

Kuantiti Hadith Makk? dan Madant

Dalam al-Quran, surah-surah makkiyah dilihat lebih banyak berbanding surah-surah madaniyah (J. al- Al-Suyufi,
1974). Namun, surah-surah madaniyah lazimnya mengandungi ayat-ayat yang panjang seperti surah al-Baqarah dan
al-Nisa’. Jika dibandingkan dari aspek kapasiti kedua-dua kategori surah (makkiyah dan madaniyah), ia mungkin
membawa kepada natijah yang seimbang. Surah makkiyah mungkin lebih banyak tetapi mengandungi ayat-ayat yang
pendek. Sementara surah madaniyah mungkin lebih sedikit tetapi mengandungi ayat-ayat yang panjang. Pada hemat
penulis, jika diklasifikasikan hadith-hadith Nabi SAW berdasarkan fasa Makkah dan Madinah seperti yang dilakukan
pada al-Quran, berkemungkinan besar hadith-hadith fasa Madinah adalah jauh lebih banyak dan panjang berbanding
hadith-hadith fasa Makkah berdasarkan dua faktor berikut:

1. Jumlah Perawi dari Kalangan Sahabat

Jumlah sahabat Nabi SAW yang meriwayatkan hadith fasa Madinah dijangka lebih ramai berbanding sahabat yang
meriwayatkan hadith fasa Makkah. Hal tersebut demikian kerana yang melaporkan hal-hal yang berkaitan Madinah
adalah dari kalangan Muhajirin, Ansar, para delegasi yang bertandang ke Madinah bagi mempelajari Islam daripada
Nabi SAW secara langsung, muslimat al-fath (iaitu golongan yang memeluk agama Islam semasa pembukaan kota
Makkah) dan yang menyertai Rasulullah SAW semasa mengerjakan hajjat al-wada ‘ (hadith selamat tinggal).

Sementara yang melaporkan hal-hal yang berkaitan Makkah lazimnya adalah kalangan sahabat yang
kemudiannya disebut Muhajirin. Situasi umat Islam sebagai golongan minoriti disebabkan dakwah Islam tidak dapat
disampaikan dengan sebebasnya pada fasa Makkah menyebabkan tidak ramai yang dapat melaporkan perkembangan
Islam pada fasa tersebut. Sebahagian daripada yang memeluk agama Islam pada fasa tersebut hanya dikenali sebagai
sahabat tanpa sebarang hadith direkodkan daripadanya disebabkan telah meninggal dunia semasa di Makkah lagi
seperti Khadijah RA, Yasir RA dan Sumayyah RA. Jika ada hadith mereka yang direkodkan, ia adalah melalui sahabat
lain yang berhijrah ke Madinah dan jumlahnya sudah pasti terhad.

Selain itu, terdapat beberapa hadith yang bertemakan fasa Makkah telah dilaporkan oleh kaum Ansar dan ia sama
ada melalui perantara kaum Muhajirin atau diceritakan semula oleh Rasulullah SAW setelah berada di Madinah.
Namun, tema-tema tersebut adalah sangat terhad seperti permulaan wahyu, golongan awal memeluk Islam, tradisi
masyarakat jahiltyah yang selari dengan prinsip Islam seperti perjanjian a/-Fudil dan puasa ‘Ashird’.

28



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makki dan Madani dalam pemahaman teks hadith

2. Kepelbagaian Isu dan Aktiviti:

Walaupun tempoh fasa Madinah tidak panjang berbanding fasa Makkah, tetapi isu dan hukum yang disyariatkan pada
fasa tersebut adalah jauh lebih banyak berbanding hukum-hukum yang disyariatkan di Makkah. Kepelbagaian isu
pada fasa Madinah juga didorong oleh faktor integrasi antara etnik di bumi Madinah, hubungan antara Madinah dan
dunia luar melalui dakwah, peperangan selain aktiviti perdagangan. Keadaan kaum muslimin sebagai pentadbir dan
pembuat polisi juga menyumbang ke arah pembangunan hukum berlandaskan wahyu. Justeru, fasa Madinah disebut
sebagai era perundangan dan pemurnian hukum (Manna‘ al-Qattan, 2001). Keadaan sebaliknya pada fasa Makkah
yang disebut sebagai fasa pembentukan akidah dan keperibadian muslim. Keadaan kaum muslimin sebagai minoriti,
sering ditindas oleh masyarakat Makkah menghadkan aktiviti mereka dengan pihak lain. Dalam masa yang sama,
pendekatan dakwah dan tarbiah Rasulullah SAW pada fasa tersebut kebanyakannya adalah dengan memperdengarkan
ayat-ayat al-Quran. Interaksi antara Rasulullah SAW dan penduduk Makkah dalam usaha menjawab keraguan-
keraguan yang ditimbulkan oleh mereka juga adalah melalui pembacaan ayat-ayat al-Quran yang menjelaskan
kewujudan dan keagungan Allah SWT serta kebenaran al-Quran. Kebanyakan isu-isu tersebut tidak memerlukan
penjelasan lanjut berbentuk hadith Nabi SAW disebabkan ia sangat jelas dan berkaitan hal-hal teras sementelahan
pula penguasaan mereka terhadap bahasa arab adalah sangat menakjubkan. Justeru, hadith-hadith yang
memperihalkan fasa Makkah dijangka tidak sebanyak hadith-hadith yang memperihalkan fasa Madinah. [a mungkin
umpama bab pendahuluan yang pendek bagi sebuah buku yang mengandungi banyak bab.

Oleh yang demikian, pengelasan hadith berdasarkan fasa Makkah dan Madinah mungkin tidak mendapat
sambutan dari kalangan sarjana terdahulu disebabkan dua faktor di atas. Walau bagaimanapun, ia tidak bermakna idea
tersebut tidak perlu dilaksanakan berdasarkan kewajaran-kewajaran yang akan dijelaskan nanti.

Faktor-Faktor Kewajaran

Ketiadaan sumber khusus yang mengklasifikasikan hadith bedasarkan fasa Makkah dan Madinah menimbulkan
persoalan mengenai sejauh mana ia wajar dilakukan. Berdasarkan penilitian penulis, berikut adalah antara perkara
yang boleh dipertimbangkan sebagai faktor keperluan pengklasifkasian hadith kepada fasa Makkah dan Madinah:

1- Sebagai lanjutan kepada sabab wuriid al-hadith

Sabab wuriid al-hadith (sebab pengucapan hadith) penting dalam memahami konteks sebenar sesebuah hadith.
Menurut al-Suyiitt (J. al-D. ‘Abd al-R. I. A. B. Al-Suytti, n.d.), sebab pengucapan hadith perlu diberi perhatian kerana
melaluinya dapat diketahui figh al-hadith. la mungkin berbentuk soalan atau peristiwa yang menjadi punca
pengucapan hadith. Sebahagian peristiwa yang dilaporkan oleh ahli hadith sebagai sebab pengucapan hadith adalah
melibatkan hal-hal yang berkaitan dengan fasa Makkah dan Madinah. al-Bukhari dan Muslim telah melaporkan
daripada Abiui Hurayrah, daripada Rasulullah sabda baginda:

g 2 g pad A8 0 V) )Y 06 58 B V) Y ol B o st O 25)
(41 s Blmg 22 Y]

“Aku diperintah untuk memerangi manusia sechingga mereka berkata: “Tiada tuhan yang layak
disembah dengan sebenarnya melainkan Allah”. Barangsiap berkata: “Tiada tuhan yang layak
disembah dengan sebenarnya melainkan Allah”, sesungguhnya dia telah melindungi nyawa dan
hartanya melainkan jika berkaitan dengan hak harta. Adapun pengadilan ke atasnya di atas apa yang
dilakukan, hal tersebut terserah kepada Allah”. [Sahih al-Bukhari 3/1077 no. hadith: 2786, Sahih
Muslim 1/38 no. hadith: 20]

Ibn Hamzah al-HusaynT (Al-HusaynT, n.d.) telah menyebut dua sabab wuriid hadith di atas. Pertama adalah
seperti yang dilaporkan oleh Ibn Ab1 Shaybah daripada Abti Hurayrah yang telah melaporkan melalui perantara Umar
daripada Rasulullah sabdanya:

“Esok aku akan serahkan panji perang kepada seorang lelaki yang cintakan Allah dan Rasul-Nya, Allah akan
memberi kemenangan melaluinya”. Kata Umar: “Tidak pernah aku bercita-cita untuk memimpin melainkan pada
hari tersebut. Pada keesokan harinya, aku berusaha menonjolkan diriku agar dipilih. Tiba-tiba baginda bersabda
kepada ‘Ali: “Bangun, pergi berperang dan toleh ke belakang sehinggalah Allah memberi kemenangan

29



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

kepadamu”. Lalu beliau berkata: “Wahai Rasulullah, atas dasar apakan aku harus memerangi mereka? Rasulullah
bersabda: “Sehingga mereka berkata: “Tiada tuhan yang layak disembah dengan sebenarnya melainkan Allah”.
Apabila mereka mengatakannya, terpeliharalah nyawa dan harta mereka melainkan jika berkaitan dengan
haknya”.

Kedua adalah seperti yang dilaporkan oleh Abt Dawiad al-Tayalis1, Ahmad, al-Darimi daripada Aws Ibn Ab1 Aws al-
Thaqaft katanya:

L 185 slsd (8 4G Njes

B G g 55 G ooy e B o oI 5 )

&;J gg 1B 106 e kg 3 V& dgkg ot Jws ms;ﬁ A6 sl

“ z

C -
\
z(;’- 3
«\—\n\
g‘:.
L

(il\j»\j ('.ﬁ;LAJ g A&5 LAJ.L@M bb 44»\

“Aku pernah bersama Rasulullah di dalam sebuah khemah. Semua ahli rombongan ketika itu sedang tidur
melainkan aku. Ketika itu datang seorang lelaki lalu membisikkan sesuatu kepada baginda. Lalu baginda
bersabda: “Bunuhlah dia”. Kemudian baginda memanggilnya semula lalu bersabda: “Bukankah dia telah
bersaksi bahawa tiada tuhan yang layak disembah dengan sebenarnya melainkan Allah dan aku adalah
pesuruh Allah? Lelaki tersebut berkata: “Ya”. Lalu baginda bersabda: “Sesungguhnya aku diperintah
untuk memerangi manusia sehinggalah mereka bersaksi bahawa tiada tuhan yang layak disembah dengan
sebenarnya melainkan Allah dan aku adalah pesuruh Allah. Apabila mereka bersaksi dengan hal
demikian, sesungguhnya mereka telah memelihara nyawa dan harta-benda mereka melainkan jika ia
berkaitan dengan hak harta”. [Musnad al-Tayalis1 2/434 no. Hadith: 1206, Musnad Ahmad 26/81 no.
Hadith: 16160, Musnad al-Darimi 2/801 no. Hadith: 2468]

Berdasarkan sabab al-wurtid, hadith di atas perlu difahami dalam konteks tertentu. Riwayat pertama menjelaskan
ia diucapkan pada perang Khaybar iaitu yang melibatkan tentera Islam dan yahudi kota Khaybar. Sementara riwayat
kedua menjelaskan ia diucapkan ketika Rasulullah didatangi pelbagai delegasi Arab dan di antara mereka adalah
daripada kabiah Thaqif. Kedua-dua peristiwa tersebut merupakan indikator jelas fasa Madinah. dari aspek makna,
perkataan manusia yang disebut dalam hadith di atas tidak seharusnya difahami secara umum tetapi perlu difahami
berdasarkan konteks ia diucapkan. Hal ini menunjukkan kepentingan sabab al-wuriid dan kaitannya dengan
pengklasifikasian hadith kepada fasa Makkah dan Madinah.

Walau bagaimanapun, sumber khusus sabab wurid al-hadith sehingga hari ini amat terhad. Dalam kalangan
karya sarjana terdahulu, hanya dua sahaja dalam capaian kebanyakan para pengkaji semasa iaitu al-Luma‘ fi Asbab
Waurtid al-Hadith yang dihasilkan pada kurun ke-10 hijrah (J. al-D. Al-Suyiiti, 1996) dan al-Bayan wa al-Ta‘rif fi
Asbab Wuriid al-Hadith al-Sharif yang dihasilkan pada kurun ke-12 hijrah (Al-Husayni, n.d.). Dengan menyusun
sebab-sebab tersebut berdasarkan fasa Makkah dan Madinah berpotensi mengembangkan ilmu sabab wurid al-hadith
dan memudahkan proses perkaitan antara hadith dan konteks.

2- Membantu penentuan nasikh dan mansiikh
Penetapan nasikh dan manstikh dalam sunnah bergantung kepada tarikh pengucapan hadith. Ia sering kali diketahui
melalui kenyataan jelas daripada Rasulullah SAW dan para sahabat yang meriwayatkan sesebuah hadith.

Sebagai contoh, Muslim (Hajjaj, 1954) telah melaporkan dalam kitab al-Jana’iz dan al-Adahi daripada
Buraydah al-Aslami katanya: “Rasulullah SAW bersabda:

rQ AR e 33 fum ok 12 WJ Lag)ets )de\ 5L & ;5:3))
(55 18525 Vs ‘L@medsyﬂu ;uﬁgm usuﬁvi.,sj

30



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makki dan Madani dalam pemahaman teks hadith

“Aku pernah melarang kamu daripada menziarahi kubur. (Sekarang) ziarahilah ia (kubur). Aku
pernah melarang kami daripada menyimpan daging korban melebihi tiga hari. (Sekarang) simpanlah
selama mana yang kamu mahu. Aku pernah melarang kamu daripada minum nabidh melainkan jika
ia disimpan dalam bekas kulit. (Sekarang) minumlah daripada semua bekas dan janganlah minum
air yang memabukkan”. [Sahth Muslim 3/65 no. hadith: 977, 1977].

Al-Bukhart (Al-Bukhari, 1993) telah melaporkan daripada ‘Abdullah Ibn Mas‘aid katanya:

4 Z

;,Msgf);ﬁ@?u;x;s;d@;&;,yj\if@l A 3525 6 uwc ;uwww,
t.{.,

“Kami pernah memberi salam kepada Nabi ketika baginda sedang solat, lalu baginda menjawab
salam kami. Tatkala kami pulang daripada negeri al-Najashi, kami memberi salam kepada baginda
(ketika baginda sedang solat) tetapi baginda tidak menjawab salam kami. Lalu kami bertanya:
“Wahai Rasulullah, sebelum ini kami memberi salam kepadamu, lalu engkau menjawab salam
kami”. Baginda bersabda: “Sesungguhnya dalam solat itu ada urusan yang menyibukkanmu”. [Sahth
al-Bukhar1 3/1407 no. Hadith: 3662]

Hadith di atas menjelaskan hukum bercakap dalam solat. Menjawab salam ketika sedang solat dikira sebagai bercakap
dan ia adalah satu kebiasaan sebelum mereka berhijrah ke bumi Habsyah. Tetapi ia seolah-olah tidak dibenarkan
setelah mereka kembali dari bumi Habsyah disebabkan Nabi tidak menjawab salam ‘Abdullah Ibn Mas‘tid apabila
beliau memberi salam ketika Nabi sedang solat. Al-Bukhari (Al-Bukhari, 1993) telah meletakkan hadith di atas di
bawah judul larangan bercakap dalam solat. Al-Hazimi (Al-Hazimi, 1940) juga menyebutnya di bawah judul
pemansuhan hukum bercakap dalam solat. Peristiwa hijrah ke bumi Habsyah adalah indikator jelas fasa Makkah yang
menunjukkan keharusan bercakap semasa solat merupakan sebahagian daripada hukum yang disyariatkan pada fasa
tersebut sebelum ia dimansuhkan.

Pengetahuan terhadap fasa hadith membantu memahami hal-hal yang berkaitan dengan pemansuhan hukum.
Jika wujud pertembungan antara dua hadith dan didapati salah satu daripadanya adalah hadith fasa Makkah dan yang
lain adalah hadith fasa Madinah, sudah pasti hadith fasa Madinah mengandungi hukum yang memansuhkan hukum
fasa Makkah.

3- Mengukuhkan pemahaman konteks

Oleh sebab pengetahuan terhadap fasa Makkah dan Madinah bagi sesebuah hadith merupakan lanjutan daripada ilmu
sabab wuriid al-hadith, ia secara tidak langsung membantu dalam memahami hadith berdasarkan konteks. Latar masa
dan peristiwa sesebuah hadith mungkin termasuk dalam sebab pengucapan hadith. Walaupun dalam banyak keadaan,
ia tidak disebut bersama teks hadith tetapi ia perlu diteliti bagi memahami tujuan dan maksud sebenar penutur.
Komposisi masyarakat Madinah yang terdiri daripada pelbagai etnik sedikit sebanyak mempengaruhi cara dan
pendekatan Rasulullah SAW dalam menyampaikan Islam. Ketika mengulas hadith puasa hari ‘Ashiira’, Ibn Hajar (Ibn
Hajar, 1970) menyatakan, Rasulullah SAW cenderung melakukan sesuatu yang selari dengan amalan ahli Kitab
khususnya Yahudi lebih-lebih lagi jika ia menyalahi tradisi penyembah berhala. Apabila kota Makkah berjaya dikuasai
oleh Rasulullah SAW dan Islam semakin tersebar, baginda memilih untuk menyelisihi kaum yahudi juga. Justeru,
ketika mula sampai di Madinah, baginda meneruskan puasa hari ‘Ashiira’ seperti yang diamalkan oleh kaum yahudi.
Kemudian pada hujung hayatnya, baginda mengarahkan para sahabat agar menyelisihi kaum yahudi dengan cara
menambah sehari sebelum atau selepas hari ‘Ashiira’.

4- Menonjolkan sifat fleksibel dan bertahap dalam pensyariatan Islam

Pengelasan hadith mengikut fasa berpotensi menonjolkan keanjalan syariat Islam dan mengukuhkan kepercayaan
bahawa Islam adalah agama yang relevan pada setiap masa dan tempat. Al-Bukhari (Al-Bukhari, 2001) melaporkan
dalam kitab Fada’il al-Sahabah daripada ‘Aishah RA katanya:

31



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

£ 1. 44 U DV PN S ¥ b @ L G oo A\ d .4
((J)Y\ - AL C,\f;j e wj,:_a (ij ale A Lo &.ﬂ\ e € (nS; s w}))
“Diwajibkan solat sebanyak dua rakaat. Kemudian Nabi SAW berhijrah, lalu diwajibkan solat sebanyak

empat rakaat. Dalam masa yang sama solat ketika musafir dikekalkan jumlah rakaatnya seperti asal (iaitu
dua rakaat)”. [Sahih al-Bukhart 3/1421 no. hadith: 3720]

Hadith di atas menggambarkan konsep tashr1® al-tadrTjT (pensyariatan secara beransur) yang merupakan salah
satu daripada ciri khas syariat Islam. Ia selaras dengan fitrah manusia yang cenderung mengikut dalam keadaan tidak
dipaksa atau dibebankan dengan sesuatu di luar kebiasaannya. Dengan ciri-ciri ini syariat Islam kekal relevan
sepanjang zaman. Hadith di atas menjelaskan pensyariatan solat sebanyak empat rakaat berlaku pada fasa Madinah.
Sementara pada fasa Makkah, para sahabat hanya diwajibkan dengan dua rakaat solat sesuai dengan tuntutan fasa
tersebut iaitu ke arah pengukuhan iman.

5- Menjadi pemberat (murajjih) dalam isu khilaf

Pengetahuan yang jelas terhadap kronologi dan latar masa hadith mungkin boleh dipertimbangkan sebagai murajjih
dalam penetapan hukum. Sebagai contoh, Ibn Mas‘@d berpendapat sunat melakukan fatbig (menyilangkan jari kedua-
dua tangan dan meletakkannya di antara dua paha) ketika rukuk. Muslim melaporkan daripada Ibn Mas‘tid seperti
berikut:

. 0

% o e 1 ),‘f/‘ »:42/’1 Y 20, o ,c‘fo /c/ PRCE 1 os (o o, LB g}}//‘/// <
el ol ) Sl B 87 eklly Tadg el Jo ey (ppadl 2susl 2551305
ey s & Lo A 5l

“Apabila seseorang kamu rukuk, hendaklah diletakkan lengannya di atas kedua pahanya, bongkokkan

badannya dan rapatkan kedua-dua tangannya. Seolah-olah aku masih melihat persilangan antara jari-
jari Rasulullah”. [Sahth Muslim 2/68 no. hadith: 534]

Walau bagaimanapun, sunnah yang disampaikan oleh Ibn Mas‘td di atas telah dimansuhkan menurut
kebanyakan ulamak. Hal ini bersandarkan hadith Sa‘ad Ibn AbG Waqqas yang dilaporkan oleh Muslim seperti berikut:

16 2L o i OB gl L JE S G Gk Slaes 06 L Cis Q) &do

P P z0 o,g’s,’:’./o,,fq‘ Nel G . . % o':/i/,/’. ° 1 &t
S Je S8NL O O Bl 10a 2 U B 1 65 Goly Sy (s A5 Slas F
“Aku (Mus‘ab Ibn Sa‘ad) telah solat dibelakang bapaku dan meletakkan kedua tanganku di celah antara
dua lututkku (tatbiq). Lalu bapaku (Sa‘ad Ibn Abii Waqqas) berkata kepadaku: “Letakkan kedua tanganmu
di atas lututmu.” Kemudian pada waktu lain aku melakukannya lagi (iaitu tatbiq), lalu beliau menepuk
tanganku dan berkata: “Sesungguhnya kami dilarang daripada melakukan ini (iaitu tatbiq) dan kami

diperintahkan untuk meletakkan tapak tangan ke atas lutut (iaitu ketika rukuk)”. [ Sahth Muslim 2/69 no.
hadith: 535]

Menurut sebahagian sarjana seperti al-Shafi‘1, hadith Ibn Mas‘iid di atas telah dimansuhkan kerana beliau
mempelajari hal-hal tersebut daripada Nabi semasa berada di Makkah. Apabila baginda berhijrah ke Madinah, hal-hal
tersebut tidak lagi dilakukan sebagaimana yang difahami daripada hadith Sa‘ad Ibn Abii Waqqas (Al-Athyubi, 2003).

KESIMPULAN

Pengklasifikasian hadith Nabi SAW berdasarkan fasa Makkah dan Madinah adalah sebahagian daripada keperluan
memahami maksud hadith berdasarkan konteks. Jenis-jenis karya hadith seperti al-Muwatta’, al-musnad, al-jami‘ dan
al-sunan muncul selari dengan tuntutan umat pada masa ia ditulis. Penyusunan hadith berdasarkan klasifkasi al-makkt
dan al-madant tidak dilakukan pada zaman silam mungkin disebabkan majoriti hadith Nabi jika diklasifikasikan adalah
dalam kategori hadith madanT selain tiada keperluan mendesak ketika itu kepada pengklasifikasian tersebut. Namun,
pada masa kini, kerencaman isu, kepelbagaian aktiviti masyarakat dunia dan integrasi antara disiplin dan budaya
menuntut pemahaman yang mendalam terhadap teks wahyu bagi menemui solusi yang selari dengan peredaran zaman.
Justeru, pemahaman kontekstual berdasarkan pengklasifikasian al-makki dan al-madani dilihat salah satu cara

32



Keperluan pengklasifikasian hadith berdasarkan fasa Makki dan Madani dalam pemahaman teks hadith

memperkasakan pemahaman dan pengaplikasian teks wahyu dalam kehidupan. Selain itu, pengklasifikasian hadith
kepada al-makki dan al-madani pada hakikatnya adalah sebahagian daripada ilmu sabab wurid al-hadith dan ia
membantu dalam mengenal pasti al-nasikh dan al-mansikh dalam sunnah, memahami hadith secara kontekstual dan
menonjolkan keanjalan syariat Islam. Hal-hal tersebut adalah antara faktor keperluan pengklasifikasian hadith
berdasarkan fasa Makkah dan Madinah.

PENGHARGAAN

Kajian ini dibiayai oleh Kementerian Pendidikan Tinggi (KPT) dibawah Skim Geran Penyelidikan Fundamental
Penyelidik Muda (FRGS-EC) dengan kod rujukan FRGS-EC/1/2024/SS103/USIM/02/10

RUJUKAN

‘Itr, N. al-D. (1981). Manhaj al-Nqd fi ‘Ulam al-Hadith (3rd ed.). Dar al-Fikr.

Abd al-Muhdi Abd al-Qadir Abd al-Hadi. (2012). Turuq Takhrij Hadith Rasil Allah (4th ed.). Maktabat al-Tman li al-
Nashr wa al-Tawzi‘.

Akram Diya’ al-‘Umarl. (n.d.). Buhith fi Tarikh al-Sunnat al-Musharrafah (4th ed.). Bisat.

Al-Athytibt, M. 1. ‘AlL. (2003). Dhakhirat al- ‘Uqba fi Sharh al-Mujtaba (1st ed.). Dar al-Mi‘raj al-Dawliyah.

Al-Bukhari, M. (1993). Sahih al-Bukhart. Dar Ibn Kathir.

Al-Bukhari, M. (2001). Sahih al-Bukhart. Dar Tawq al-Najah.

Al-Busir, A. L. A. B. (1983). Misbah al-Zujajah fi Zawa'id Ibn Majah (2nd ed.). Dar al-‘Arabiyah.

Al-Darimi ‘Abd Allah Ibn ‘Abd Rahman. (2000). Musnad al-Darimi (1st ed.). Dar al-Mughni.

Al-Haythami Nur al-Din. (1992a). Majma * al-Bahrayn fi Zawaid al-Mu ‘jamayn al-Awsat wa al-Saghir li al-Tabarant
(1st ed.). : Maktabat al-Rushd.

Al-Haythami Nur al-Din. (1992b). Mawarid al-Zam’an Ila Zawa’id Ibn Hibban (1st ed.). Dar al-Thaqafat al-
‘Arabiyah.

Al-Hazimi, A. B. (1940). Al-I'tibar fi al-Nasikh wa al-Mansitkh min al-Athar (2nd ed.). Da’irat al-Ma‘arif al-
‘Uthmantyah.

Al-Husayni, I. Hamzah. (n.d.). al-Bayan wa al-Ta rif fi Asbab Wurid al-Hadith al-Sharif. Dar al-Kitab al-Arabi.

Al-Shafi‘t, M. L. L. (1986). Ikhtilaf al-Hadith (1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

Al-Suyiiti, J. al-. (1974). Al-Itgan fi ‘Uliim al-Qur’an. Al-Hay’at al-Misriyah al-‘Ammah li al-Kitab.

Al-Suyiti, J. al-D. (1996). Al-Luma * fi Asbab Wurid al-Hadith (1st ed.). Dar al-Fikr.

Al-Suyiti, J. al-D. ‘Abd al-R. I. A. B. (n.d.). Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawr. Dar al-Taybah.

Al-Zayla‘T Jamal al-Din. (1997). Nasb al-Rayah li Ahadith al-Hidayah (1st ed.). Mu’assasat al-Rayan.

Ali Nayif Biqa‘1. (2002). Takhrij al-Hadith al-Sharif (2nd ed.). Dar al-Basha’ir al-Islamiyah.

Hajjaj, M. Bin. (1954). Sahih Muslim. Dar Thya" al-Turath al-*Arabi.

Ibn ‘Abd al-Barr Yusuf. (1994). Jami‘ Bayan al- ‘Ilm wa Fadlihi (1st ed.). Dar Ibn al-Jawzl.

Ibn al-Athir, M. al-D. (1979). Nihayah fi Gharib al-Hadith wa al-Athar. al-Maktabat al-‘Ilmtyah.

Ibn Hajar, A. bin ‘Ali. (1970). Fath al-Bari. Dar al-Ma ‘rifah.

Manna“ al-Qattan. (2001). Tarikh al-Tashri* al-Islami (5th ed.). Maktabat Wahbah.

Muhammad Ibn Sa‘d. (2001). A/-Tabagat al-Kabir (1st ed.). Maktabat al-Khanijt.

Nasir al-Din Ibn al-Munir. (n.d.). AI-Mutawart ‘Ala Abwab al-Bukhari. Maktabat al-Mu‘alla.

Shahzadi, S., Ghaffar, A., & Ayoub, M. Y. (2024). Chronological Categorization of Prophetic Traditions in Hadith
Sciences : An Analysis of Meccan and Medinan Narratives. 6588(January), 2206—2223.

33



