
 

 
 
Manuscript Received Date: 18/07/25                                         Manuscript Acceptance Date: 07/10/25                                                                  Available online: 01/12/25 
 

 
©The Author(s) (2025). Published by USIM Press on behalf of the Universiti Sains Islam 

Malaysia. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative 

Commons Attribution Non-Commercial  License (http://creativecommons.org/licenses/by-

nc/4.0/), which permits non- commercial re- use, distribution, and reproduction in any 

medium, provided the original work is properly cited. For commercial re-use, please 

contact penerbit@usim.edu.my 

 

 

 

 

 
Vol. 37 No.3 (December) 2025 ISSN: 1675-5936 | eISSN: 2289-4799 

 
 

 دراسة تحليلية -قرآن الكري الحوار بين القادة وأتباعهم في المشاهد 
[Scenes of dialogue between leaders and their followers in the Holy Qur’an: 

An analytical study] 

 
Ahmed Abedalqader Hasan Qatanany* 

 

Faculty of Quran and Sunnah Studies, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 

 

*Corresponding author: ahmadqatanany@usim.edu.my 

 

DOI:  https://doi.org/10.33102/uij.vol37no03.715 

 

 ملخص 
والقادة   الظالمين  الحكّام  أتباع  من  دعوى كثير  وهي  المعاصر،  واقعنا  في  نعايشها  التي  المهمة  القضايا  إحدى  البحث  هذا  عالج 
الأمر   لولّي  طاعتهم  وأن  الأوامر" فحسب،  "يطيعون  أنهم  بدعوى  يرُتكب من جرائم ومظالم،  ما  يتحملون وزر  المجرمين بأنهم لا 

لقد تناول القرآن  . واجبة شرعًا. وهنا يطُرح السؤال الجوهري: هل يعُفي هذا التبرير أصحابه من المسؤولية أمام الله يوم القيامة؟ 
، ليكون  شكالية في مواضع متعددة، وكشف بوضوح صفات كل من القادة الظالمين وأتباعهم، وبيّن مآلهم في الآخرةالإ الكريم هذه

الشديدة والعقوبة  الأليم  العذاب  من  ينتظرهم  لما  وتنبيهًا  من خلال    يهدف. ذلك تحذيراً  القضية  مناقشة هذه  إلى  البحث  هذا 
الدنيا    التحليلي   الوصفي  المنهج والأتباع ومواقفهم في  القادة  بصفات  المرتبطة  الدلالات  الصلة، واستنباط  القرآنية ذات  للآيات 

والآخرة، بهدف الإسهام في فهم هذه الظاهرة، والمشاركة في معالجتها، لتكون خطوة في طريق تحرير الإنسان والأوطان من الظلم  
إلى أن من أبرز الأساليب القرآنية في معالجة هذه الظاهرة أسلوب الحوار الذي يجري بين القادة    توصل البحثوقد  . والاستبداد 

كما أظهرت الآيات أن  .وأتباعهم يوم القيامة، حيث يظهر التلاوم والتبرؤ المتبادل، مما يكشف عن تساوي الطرفين في المسؤولية 
الجريمة   في  اشتراكهم  على  يدل  مما  أتباعهم،  بها كذلك  وُصف  قد  الظالمين  القادة  إلى  نسُبت  التي  الذميمة  الصفات  من  كثيراً 

اللعنة والطرد من رحمة الله، والعذاب   :واستحقاقهم للعقوبة ذاتها. ولم تميز النصوص بين الطرفين في العاقبة، بل كان الجزاء واحدًا
للباطل واتباعهم  وفسادهم  لظلمهم  جزاءً  والصفات،    .المضاعف  الأفعال  في  اشتراكهم  بسبب  النتيجة  في  الفريقان  اشترك  وقد 

المنظومة الجائرة  تثبيت  بعضهم على بعض في  التام عن تلك   .واعتماد  الصادقة، والانفصال  إلا بالتوبة  ولا نجاة من هذا المصير 
 .الدائرة الظالمة والمنظومة المجرمة 

 الحوار، القادة، أتباع القادة، دراسة تحليلية. مشاهد،    :الكلمات المفتاحية 

 

Abstract 

 

This research addresses a critical contemporary issue: the claim made by many followers of tyrannical rulers 

and criminal leaders that they bear no responsibility for the injustices and crimes committed, asserting that they 

are merely "following orders" and that obedience to the ruler is a religious obligation. This raises a fundamental 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)%2Cwhich
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)%2Cwhich
mailto:penerbit@usim.edu.my
mailto:ahmadqatanany@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/uij.vol37no03.715


Ulum Islamiyyah Journal | Vol.37 No.03 December 2025 

 

 

 

144 

 

 

 

question: Does such a justification absolve them of accountability on the Day of Judgment?. The Qur’an 

discusses this matter in numerous passages, clearly outlining the characteristics of both oppressive leaders and 

their followers, and revealing their fate in the Hereafter as a severe warning of the painful punishment that 

awaits them. This study aims to explore the issue by applying an analytical methodology to the relevant Qur'anic 

scenes and verses. It seeks to identify the negative traits associated with both parties and contribute to 

addressing this phenomenon, aspiring to be a step toward liberating people and nations from injustice and 

authoritarianism. The research concludes that one of the Qur'an’s key methods in addressing this issue is 

through portraying the dialogue that occurs between leaders and their followers in the Hereafter, in which 

mutual blame and disavowal are exchanged—highlighting their equal responsibility. Moreover, the verses 

demonstrate that many of the blameworthy traits attributed to tyrannical leaders are also ascribed to their 

followers, indicating their shared guilt and collective deserving of condemnation. The Qur'an makes no 

distinction between them in terms of outcome; rather, both parties are subject to the same end: the curse and 

exclusion from God's mercy, and a multiplied punishment as retribution for their oppression, corruption, and 

alliance in evil. Their shared fate stems from their shared actions and attributes, as well as from their mutual 

reinforcement of an unjust system. Only sincere repentance and a decisive break from this oppressive and 

criminal structure offer hope of salvation. 

 

Keywords: Scenes ,Dialogue, Leaders, Leaders' Followers, Analytical Study  

  

 مقدمة: .  1
 الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: 

أن    فإن الله تعالى أنزل القرآن ليكون بمثابة دستور لنا، نرجع إليه إذا أردنا أن نقي أنفسنا من الشرور والآثام، ونهرع إليه عندما نريد
وقد برزت   نعالج أنفسنا من الأمراض والأسقام، ونعتمد عليه لتهذيب نفوسنا وتزكية أخلاقنا، ونحتكم إليه عند تخاصمنا وتناحرنا. 

بوضوح وجلاء في الآونة الأخيرة ظاهرة خطيرة، وهي قول كثير من جنود الحكام الظالمين في زماننا الذي لا يختلف اثنان على أنه  
لا يطبق فيه شرع الله: إنهم عبيد مأمورون، يفعلون ما يؤمرون، وإذا لم يفعلوا ذلك يفقدون عملهم ورزقهم ووظيفتهم، وإنهم إذا لم  

 يفعلوا ذلك بأنفسهم سيفعله غيرهم، وإن أعمالهم يسيرة لا ترتقي للكبائر، والإثم إن حصل فإنما يقع على الآمرين. 
فقررت الرجوع إلى القرآن المنبع الأول لعلاج المشكلات، والإجابة عن التساؤلات، لنعرف صحة قولهم من عدمه، وسلامة فعلهم  

 من سقمه. 
  وقد اجتهدت في بيان ذلك فيما تسمح به طبيعة البحث وتقتضيه الضرورة العلمية، وفي الإشارة ما يغني عن العبارة، 
أن   ولأنه لا خلاف في  لذلك،  موجه  الدراسة  أنفسهم، لأن سؤال  القادة  عن  وليس  القادة،  أتباع  عن  الحديث  وقد ركزت في 

 المقصود بالقادة هم الظلمة والمجرمون والكافرون، وهؤلاء صفاتهم معروفة، وعاقبتهم ظاهرة. 
راجيا من الله القبول والتوفيق والسداد، وما أصبت فيه من خير فمن الله، وما أخطأت أو قصرت فمن نفسي والشيطان، والله  

 . والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات  ورسوله منه بريئان.
 

 تمهيد 
نتحدث في هذا البحث عن مصير أتباع القادة الظلمة وصفاتهم يوم القيامة كما بينه القرآن الكريم، ومن الملاحظ في جل الآيات  

،  ، حيث انتهى بهم المطاف في النار في الآخرة  التي فصلت هذا الأمر، أنها جاءت على شكل حوار وتخاصم بين القادة وأتباعهم
 . بينما نجد أساليب أخرى كقصص القرآن في مواضع وسياقات أخرى

وهذا التنوع في أساليب القرآن في تقرير القضية الواحدة له هدف بلاغي ودعوي وفني، فالتنويع يكسب التعبير جدة   
وإبداعا، ويراعي حال المخاطبين جميعا، ويقرب المسألة إلى العقول والقلوب والأفئدة، ويدحض مزاعم المبطلين بمختلف الأساليب،  



دراسة تحليلية -مشاهد الحوار بين القادة وأتباعهم في القرآن الكري  
 

 

145 

 

 

 

لئلا يكون لهم حجة. كما قال تعالى:" ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيرا"، وقوله تعالى:" وكذلك أنزلناه قرآنا عربيا  
 وصرفنا فيه من الوعيد لعلهم يتقون أو يحدث لهم ذكرا". 

   :، نسرد الآيات ثم نعلق عليها شاهدمن تلك الم  شهدونقف مع كل م
يَ عْبُدُونَ )1.  1 وَمَا كَانوُا  وَأَزْوَاجَهُمْ  ظلََمُوا  الَّذِينَ  }احْشُرُوا   "  : الصافات  تعالى في سورة  قوله  أولا:  اللََِّّ  22.  دُونِ  مِنْ   )

( الْْحَِيمِ  صِرَاطِ  إِلَى  ) 23فاَهْدُوهُمْ  مَسْئُولُونَ  مُْ  إِنََّّ وَقِفُوهُمْ   )24 ( تَ نَاصَرُونَ  لَا  لَكُمْ  مَا  مُسْتَسْلِمُونَ  25(  الْيَ وْمَ  هُمُ  بَلْ   )
(26( يَ تَسَاءَلُونَ  بَ عْضٍ  عَلَى  بَ عْضُهُمْ  وَأَقْ بَلَ   )27 ( الْيَمِيِن  عَنِ  تََْتُونَ نَا  تُمْ  إِنَّكُمْ كُن ْ مُؤْمِنِيَن  28(قاَلُوا  تَكُونوُا  لََْ  بَلْ  قاَلُوا   )
تُمْ قَ وْمًا طاَغِيَن )29) نَا قَ وْلُ ربَ نَِا إِنََّّ لَذَائقُِونَ ) 30(وَمَا كَانَ لنََا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطاَنٍ بلْ كُن ْ ( فأََغْوَيْ نَاكُمْ إِنََّّ كُنَّا  31( فَحَقَّ عَلَي ْ

مُْ يَ وْمَئِذٍ في الْعَذَابِ مُشْتََكُِونَ )32غَاوِينَ )   ( {  34( إِنََّّ كذَلكَ نَ فْعَلُ بِِلْمُجْرمِِيَن ) 33( فإَِنََّّ
تبين هذه الآيات الكريمة حوارا دار بين فريقين في نار جهنم، الأول هم المحكومون الذين يحملون مسؤولية دخولهم في  
الطرق   بجميع  وغوايتنا  بإغرائنا  قمتم  وقد  إليه،  وصلنا  فيما  السبب  أنتم  إنكم  لهم:  ويقولون  الحاكمون،  وهم  الثاني  للفريق  النار 
والأساليب لاتباعكم، يقول ابن عطية في تفسيره: "عن اليمين" : والذي يتحصل من ذلك معان: منها أن يريد باليمين: القوة  
والشدة، فكأنهم قالوا: إنكم كنتم تغووننا بقوة منكم، وتحملوننا على طريق الضلالة بمتابعة منكم في شدة، فعبر عن هذه المعاني  
التي   المعاني  التي يحسنها تمويهكم وإغواؤكم، ومن  إنكم كنتم تأتوننا من الجهة  يريدوا:  أن  التي تحتملها الآية  المعاني  باليمين، ومن 
تحتملها الآية أن يريدوا: إنكم كنتم تأتوننا، أي: تقطعون بنا عن أخبار الخير واليمين، ومن المعاني التي تحتملها الآية أن يريدوا:  

  -إنكم كنتم تجيئوننا من جهة الشهوات وعدم النظر وقيل: المعنى: يحلفون لنا ويأتوننا إتيان من إذا حلف لنا صدقناه، فاليمين  
بتصرف(. والذي أراه أن اختيار القرآن لهذه اللفظة لتحتمل جميع المعاني المذكورة،  279/  7: القسم". )المحرر الوجيز:  -على هذا  

 وتبين أنهم استخدموا شتى الأساليب لإغوائهم وإضلالهم وحملهم على اتباعهم. 
ذلك    قبلوا  أنهم  إلا  وحجة،  ونفوذ  سلطان  من  عليهم  لهم  يكن  لم  بأنهم  ذلك،  من  يتنصلون  الحكام  هؤلاء  ولكن 

بسبب ضلالهم وغوايتهم. عذاب   واستساغوه  ذائقون  أنهم جميعا  مناص،  منها ولا  مفر  لا  التي  القطعية  الحتمية  النتيجة  فكانت 
جهنم، ومشتركون فيه، )فإنهم يومئذ في العذاب مشتركون(. وهذا نص محكم قطعي مقرر لهذه الحقيقة الخالدة، التي يجب أن يعيها  

 أتباع القادة، وهي اشتراكهم في المصير مع قادتهم في الدنيا والآخرة. 
العاقبة، وهي: طاغين،   ولزمتهم في  الدنيا  في  التي كانت لهم  القبيحة  الصفات  تلك  المقطع  هذه  من خلال  ونلاحظ 

 غاوين، مجرمين، ظالمين. 
ثم نعتهم الله بصفات أخرى خاصة في يوم القيامة: وهي أنهم: نادمون على أفعالهم، ولذلك صار يلوم بعضهم بعضا  
على ما وصلوا إليه من عاقبة وخيمة، مستسلمون لله في أمرهم، ومقرون بالنتيجة التي حاقت بهم، وأنه حق عليهم قول الله في  
ذلك، وأنهم لا يتناصرون، فلا يستطيع أحد منهم أن ينصر أحدا، كما كانوا يفعلون في الدنيا، حتى الكبراء وأصحاب النفوذ لن  
فلا   رغم كثرتهم  الأتباع  وكذلك  شيئا،  تنفعهم  لم  وجنود  من كنوز  معهم  ما كان  فكل  جنودهم،  من  وكانوا  اتبعوهم  من  ينصروا 

 يستطيعون أن يتمالؤوا مع بعضهم للخروج من العذاب، فقد حقت كلمة ربك عليهم، وبئس المصير. 
 

تُمْ تَ زْعُمُونَ ) 2.  1 ( قاَلَ الَّذِينَ حَقَّ  62. ثانيا: قوله تعالى في سورة القصص : }وَيَ وْمَ يُ نَادِيهِمْ فَ يَ قُولُ أيَْنَ شُركََائِيَ الَّذِينَ كُن ْ
مَا كَانُ  إِليَْكَ  تَبَََّأْنََّ  غَوَيْ نَا  أَغْوَيْ نَاهُمْ كَمَا  أَغْوَيْ نَا  الَّذِينَ  هَؤُلَاءِ  ربَ َّنَا  الْقَوْلُ  )عَلَيْهِمُ  يَ عْبُدُونَ  نََّ  إِيََّّ شُركََاءكَُمْ  63وا  ادْعُوا  وَقِيلَ   )

مُْ كَانوُا يَ هْتَدُونَ )   ({. 64فَدَعَوْهُمْ فَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لََمُْ وَرأََوُا الْعَذَابَ لَوْ أَنََّّ



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.37 No.03 December 2025 

 

 

 

146 

 

 

 

جاء الأسلوب في هذه الآيات المباركات من سورة القصص التي أكثرت الحديث عن هذه القضية، على شكل حوار بين الله جل  
شأنه   علا  الرب  ليقطع  بعضهم،  مع  ومحاورتهم  وخصامهم  جدالهم  بعد  جاء  وكأنه  المتحاورين،  المتخاصمين  هؤلاء  وبين  جلاله، 
الحكم بقول فصل، فينادي على هؤلاء القادة الذين عُبدوا من دون الله، سواء صرحوا بذلك أم لم يصرحوا به، ففرعون الطاغية  
الآخرين ربما لا   الطغاة  القادة  إله غيري"، ولكن  لكم من  ما علمت   " وقوله:  الأعلى"،  ربكم  أنا   " بقوله:  أعلن ذلك صراحة 
يصرحون بألسنتهم، إلا أن سلوكهم على الأرض، وتصرفهم مع غيرهم ومَن دونهم، يقرر ذلك ضمنا، فهم يتعاملون بمنطق الآلهة  

 المالكة المتحكمة المسيطرة التي يجب أن تطاع فلا تعصى، وينفذ أمرها دون نقاش. 
شركاء،   سماهم الله  لهم،وقد  الأتباع  اتباع  بسبب  إلا  له  شركاء  صاروا  الحلال    وما  ويحرمون  الحرام  يحلون  صاروا  حتى 

فيُطاعون، ويظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق فلا يعُارَضون، ويحكمون بغير ما أنزل الله فيُجابون ولا ينُاقشون، ويقتلون  
ينُتَقدون  فلا  ويعذبونهم  وأولياءه  لقادتهم،  عباد الله  الأتباع  لولا مطاوعة  لتكون  ما كانت  الكبرى  الجرائم  أوامرهم،    ،وهذه  وتنفيذ 

ولولاهم لما صار القادة قادة، فهذا هو السبب في تسميتهم شركاء، وتسمية أتباعهم بالمشركين، وقد وجه الله النداء لهؤلاء الأتباع:"  
 أين شركائي الذين كنتم تزعمون" فجريمتهم اتباعهم وتأليههم لهؤلاء الطغاة.  

ويجيب الطغاة الذين فهموا أن السؤال موجه في الحقيقة إليهم، لأنهم المقصودون بوصف الشركاء، أو أن الأتباع أشاروا  
إليهم فأجابوا مدافعين عن أنفسهم أمام الله، ومتبرئين من أتباعهم وعبادتهم لهم، بأنهم غووا هم أولا، ثم أغووا أتباعهم ثانيا، كما  
تلقاء   من  عبدوهم  أنهم  إلا  يعبدوهم،  أن  أتباعهم  من  يطلبوا  لم  وأنهم  غاوين"،  إنا كنا  فأغويناكم  الصافات:"  آنفا سورة  ذكرت 

 أنفسهم. فلما دعوهم لم يستجيبوا لهم، وتبرءوا منهم، وتنصلوا من المسؤولية. فكانت النتيجة أنهم اشتركوا في العذاب جميعا.  
قال الرازي: "  قوله تعالى : ) وقيل ادعوا شركاءكم فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ( والأقرب أن هذا على سبيل التقرير؛ لأنهم يعلمون  
أنه لا فائدة في دعائهم لهم، فالمراد أنهم لو دعوهم لم يوجد منهم إجابة في النصرة وأن العذاب ثابت فيهم، وكل ذلك على وجه  

(.فالحكمة من هذا النداء والحوار توبيخهم وزجرهم، وردع  8/ 21التوبيخ ، وفي ذكره ردع وزجر في دار الدنيا" . )التفسير الكبير: )
 غيرهم أن يكون مثلهم. 

ظلمهم   بسبب  إليها  وصلوا  التي  والنتيجة  الله  بعدل  وإقرارهم  الهداية،  وتمنيهم  الشديد،  ندمهم  الآيات  في  ونلاحظ 
 وغوايتهم وإغوائهم، وتبرئهم من أتباعهم وأفعالهم. 

 
تُمْ تَ عْبُدُونَ ) 3.  1 تَصِرُونَ  92. ثالثا: قوله تعالى في سورة الشعراء: }وَقِيلَ لََمُْ أيَْنَ مَا كُن ْ ( مِنْ دُونِ اللََِّّ هَلْ يَ نْصُرُونَكُمْ أَوْ يَ ن ْ
وَالْغَاوُونَ )93) هُمْ  فِيهَا  فَكُبْكِبُوا  أَجَْْعُونَ )94(  إِبلِْيسَ  وَجُنُودُ  يََتَْصِمُونَ )95(  فِيهَا  وَهُمْ  قاَلُوا  لَفِي  96(  إِنْ كُنَّا  ( تََللََِّّ 

( وَلَا صَدِيقٍ  100( فَمَا لنَا مِنْ شَافِعِيَن ) 99( وَمَا أَضَلَّنَا إِلاَّ الْمجْرمُِونَ )98( إِذْ نُسَوِ يكُمْ بِرَبِ  الْعَالَمِيَن ) 97ضَلََلٍ مُبِيٍن )
يمٍ )   ({  102( فَ لَوْ أَنَّ لنََا كَرَّةً فَ نَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيَن )101حََِ

أنهم   الآيات  فتؤكد  وأتباعهم،  القادة  بين  وتخاصم  تحاور  من  سابقا  ذكرناه  ما  الشعراء  سورة  من  المقطع  هذا  يؤكد 
سيكبكبون في النار جميعا، وأنهم لا يستطيعون نصر أنفسهم ولا غيرهم، وأنهم من الغاوين، وتؤكد ندمهم الشديد على عبادتهم  
لهم، وتسويتهم بالله رب العالمين؛ لأنهم كانوا يحلون لهم الحرام ويحرمون عليهم الحلال فيلتزمون، ويطيعونهم طاعة عمياء مطلقة دون  

 تفكير ولا رشد.  



دراسة تحليلية -مشاهد الحوار بين القادة وأتباعهم في القرآن الكري  
 

 

147 

 

 

 

ثم يحملون مسؤولية ضلالهم وغوايتهم للقادة الذين اتبعوهم، وسموهم مجرمين. قال أبو حيان: " ) وما أضلنا إلا المجرمون (  
 (.  7/28أي: أصحاب الجرائم والمعاصي العظام والجرأة ، وهم ساداتهم ذوو المكانة في الدنيا والاستتباع". )البحر المحيط: )

كما أنهم يقرون بالحقيقة التي رأوها بأعينهم، أن لا شفيع فيشفع لهم، ولا صديق فتنفع صداقتهم له، فيتمنون أن يرجعوا إلى الدنيا  
 ليؤمنوا الإيمان الحقيقي المطلوب، وأنى لهم ذلك. 

ونلاحظ هنا أن القرآن اعتبرهم من المشركين لتسويتهم قادتهم بالله في الطاعة والحب والامتثال والولاء والانتماء، ولا ينبغي قصر  
  المعنى المراد من الآيات على المشركين عبدة الأحجار والأوثان فقط، فهذا يحجر دلالة المعنى القرآني البليغ الواسع، بالإضافة إلى أن

 قولهم:" وما أضلنا إلا المجرمون" يؤكد ذلك، فالأصنام لا توصف بالإجرام لأنها لا تضر ولا تنفع. 
، فالصنم لا يوصف بأنه  وتجدر الإشارة هنا إلى أن هؤلاء الذين أشُركِوا مع الله في الربوبية والألوهية بشر وليسوا أصناما

من الغاوين، ولا يتمنى الهداية لأنه حجر، ولفت النظر إلى هذه النقطة مهم جدا؛ للرد على من يزعمون أن هذه الآيات في حق  
الأصنام التي عبدت من دون الله، ولا يوسعون عقولهم في فهم مدلول الآيات، أو خوفا من أن تنطبق عليهم، فكل من انحرف عن  

 القرآن انحرافا بينا، وكان قدوة متبوعاً فهو من الشركاء؛ لأنه يتسبب في فساد المسلمين وإفسادهم، أو غوايتهم وإضلالهم. 
 

 وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ  . رابعا: قوله تعالى في سورة البقرة: " وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَ تَّخِذُ مِنْ دُونِ اللََِّّ أنَْدَادًا يُُِبُّونََّمُْ كَحُبِ  اللََِّّ 4.  1
َ شَدِ  يعًا وَأَنَّ اللََّّ ةَ لِلََِّّ جَِْ ( إِذْ تَبَََّأَ الَّذِينَ اتُّبِعُوا مِنَ  165يدُ الْعَذَابِ ) حُبًّا لِلََِّّ وَلَوْ يَ رَى الَّذِينَ ظلََمُوا إِذْ يَ رَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّ

 ( الَْْسْبَابُ  بِِِمُ  وَتَ قَطَّعَتْ  الْعَذَابَ  وَرأََوُا  ات َّبَ عُوا  مِنَّا  166الَّذِينَ  تَبَََّءُوا  هُمْ كَمَا  مِن ْ فَ نَ تَبَََّأَ  لنََا كَرَّةً  أَنَّ  لَوْ  ات َّبَ عُوا  الَّذِينَ  وَقاَلَ   )
ُ أَعْمَالََمُْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِاَرجِِيَن مِنَ النَّارِ )   ({  167كَذَلِكَ يرُيِهِمُ اللََّّ

هذه الآيات من سورة البقرة فيها تأكيد لما قررناه سابقا وإضافات أخرى، فأول لفتة تلفتنا أنها من سورة مدنية، لبيان  
أن هذه القضية اعتنى بها القرآن المكي والمدني، لأنه أمر مهم ومتكرر في كل مكان وزمان، فالأمر لا يتعلق بمرحلة استضعاف في  
سواء كان   الظلمة  القادة  أتباع  من  يكون  أن  عذر لأحد  ولا  في كل حين،  واجب  التحذير  بل  المدينة،  في  دولة  ومرحلة  مكة 

 المسلمون في مرحلة ضعف أو مرحلة قوة. 
جعلوهم لله    -أي الاتباع–وثمة لفتة أخرى أن القرآن سماهم هنا أندادا، وهذا وصف آخر للقادة المتبوعين، يوحي بأنهم  

ندا، يقول محمد رشيد رضا: " والأنداد عند جمهور المفسرين أعم من الأصنام والأوثان ، فيشمل الرؤساء الذين خضع لهم بعض  
 ( . 2/54الناس خضوعا دينيا" )تفسير المنار: 

وذكرت الآيات مثالا على ذلك بالحب، أي أنهم أحبوهم كحب الله، وهاهنا إشارتان مهمتان دقيقتان بليغتان: الأولى:   
أن هؤلاء القوم مؤمنون بالله، وأنهم يحبونه، فليسوا في أصلهم كافرين، وهذا رد على من يزعم أن الحديث يقتصر فقط على الكفرة  
والمشركين. والثانية: أنه يجب تقديم حب الله تعالى على كل شيء، وأنه لا يجوز حتى مجرد المساواة في الحب بين الله عز وجل ومن  
اتخذوهم أندادا، والحب مثال على المشاعر والسلوكيات من الأتباع تجاه قادتهم؛ لأن مقتضى ذلك تقديم أوامرهم على أوامره تعالى،  
فهذا الوصف يعم ويشمل الولاء والانتماء، والالتزام بالأوامر والامتثال لها حتى لو كانت مخالفة لمنهج الله وهدي رسوله صلى الله  

 عليه وسلم، والطاعة العمياء المطلقة. 
من    اتُّبعوا"  :"الذين  القادة  تبرؤ  على  أخرى  مرة  تؤكد  ظلموا، كما  بالذين  جميعا  هؤلاء  وصف  على  الآيات  وتؤكد 

أتباعهم :"الذين اتَّبعوا" يوم القيامة، وأنهم جميعا سيرون العذاب ويذوقونه ويشتركون فيه، وأنه لا حبال بينهم فينتصرون، بل كل  
 سيؤول إلى مصيره المحتوم المذموم. 



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.37 No.03 December 2025 

 

 

 

148 

 

 

 

ليس من أجل الإيمان كما ذكرت سورة   المرة  الدنيا، ولكن هذه  العودة إلى  الشديد وتمنيهم  الأتباع  ندم  وتبين الآيات 
الشعراء، ولكن من أجل التبرؤ من القادة الذين خذلوهم يوم القيامة، ولن يكون لهم ذلك، بل سيبقون متحسرين نادمين بسبب  

 أعمالهم السيئة الظالمة المجرمة، ولأن الله أعطاهم الفرصة الكاملة فلم يستغلوها، وأمهلهم الإمهال اللازم فلم يرعووا. 
فليست    النار"  من  بخارجين  هم  وما  قاطع:"  إلهي  وقرار  فصل  رباني  بقول  عليهم  حلت  التي  الوخيمة  والعاقبة  النتيجة  فكانت 

 النتيجة هنا اشتراكهم في العذاب فقط، بل خلودهم في النار كذلك، لا يخرجون منها أبدا. والعياذ بالله.   
 
يَدَيْهِ 5.  1 بَيْنَ  بِِلَّذِي  وَلَا  الْقُرْآنِ  بِِذََا  نُ ؤْمِنَ  لَنْ  الَّذِينَ كَفَرُوا  وَقاَلَ   " سبأ:  سورة  في  تعالى  قوله  خامسا:  إِذِ  .  تَ رَى  وَلَوْ   

ذِينَ اسْتَكْبََوُا لَوْلَا أنَْ تُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِين  الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ  عِنْدَ رَبِِ ِمْ يَ رْجِعُ بَ عْضُهُمْ إِلَى بَ عْضٍ الْقَوْلَ يَ قُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّ 
( وَقاَلَ الَّذِينَ  32تُمْ مُُْرمِِيَن ) ( قاَلَ الَّذِينَ اسْتكْبََوُا للَِّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنََْنُ صَدَدْنََّكُمْ عَنِ الَْدَُى بَ عْدَ إِذْ جَاءكَُمْ  بَلْ كُن ْ 31)

لَ لَهُ أنَْدَادًا وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رأََوُا الْعَذَابَ  اسْتُضْعِفُوا للَِّذِينَ اسْتَكْبََوُا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالن َّهَارِ إِذْ تََْمُرُونَ نَا أَنْ نَكْفُرَ بِِللََِّّ وَنََْعَ 
 ({  33وَجَعَلْنَا الَْْغْلََلَ في أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ يُُْزَوْنَ إِلاَّ مَا كَانوُا يَ عْمَلُونَ )

تبين هذه الآيات حوارا جديدا بين الظالمين: القادة وأتباعهم، الذين سماهم القرآن في هذا المقطع بالذين استضعفوا، وفي  
هذا إشارة مهمة، وهي أن التبرير بالضعف ليس حجة عند الله، فالضعف لا يعطي صاحبه صكا بجواز الظلم والكفر. بينما سمى  

 القادة بالذين استكبروا، لأن أفعالهم التي بها يستعلون على عباد الله تدل على تكبر واستكبار. 
المستكبرين      الضعفاء طبقة  المقطع اتهمت طبقة  الظلمة على طبقات، ففي هذا  إلى أن هؤلاء  إشارة  وفي هذه الآيات 

بأنهم هم من أمروهم باتخاذ الأنداد من دون الله، فالضعفاء طبقات ومراتب، والمستكبرين طبقات ومراتب، أعلاها الزعماء الذين  
 عبدوا من دون الله، فصاروا أندادا لله وشركاء له في العبادة. 

وفي هذا المقطع من المعاني الإضافية الأخرى، تعدد مواضع التخاصم، فكأنهم يتخاصمون في كل وقت يسمح لهم بأن  
وهنا   بهم،  سيحل  الذي  العذاب  رؤية  عند  النار، وتخاصمهم  في  وهم  بينهم  التخاصم  سابقة كان  آيات  ففي  بعضهم،  فيه  يروا 

 يتخاصمون وهم موقوفون عند ربهم. 
لقادتهم،   فالأتباع يحملون مسؤولية كفرهم وظلمهم  النفوس،  لتستقر في  القضية  مرة على هذه  بعد  مرة  الآيات  وتؤكد 

 وأنهم كانوا يمكرون في الليل والنهار لإخراجهم من الإيمان إلى الكفر والشرك، ولكن القادة يتبرؤون منهم، ويتنصلون من المسؤولية. 
وفي حين وصف الأتباع قادتهم بالإجرام في المقطع السابق، فالقادة يصفونهم هنا بالوصف نفسه "بل كنتم مجرمين"، وهذا أمر   

والظلم   والشرك  بالكفر  أوامرهم  نفذوا  أيضا؛ لأنهم  استضعفوا  الذين  بل صفة  فقط،  المستكبرين  ليست صفة  فالإجرام  عجيب، 
والطغيان، فاستووا في الوصف واشتركوا فيه،  والأعجب أن القادة يعلمون في قرارة أنفسهم وهم يستضعفون هؤلاء أنهم مجرمون،  

 لكنهم لا يخبرونهم بذلك لئلا ينفضوا عنهم. 
 ولكن كل ذلك الجدال لن ينفعهم بعدما وصلوا إلى ما وصلوا إليه، ولذلك ندموا أشد الندم، ولات حين مندم.  

الصنم لا   والأتباع؛ لأن  القادة  بين  وإنما  الأحجار وعابديها؛  بين  ليست  القيامة  يوم  المجادلات  أن  أخرى  مرة  التنبيه  من  بد  ولا 
المعبود   هو  الصنم  بعبادة  والآمر  بالقوة،  ولا  بالظلم  يوصف  والنهار؛ ولا  الليل  مكر  بل  المستضعفون  يقول  بالمكر حتى  يوصف 
فرحان   حسن  موقع  )من  والأنداد.  والطواغيت  طاعين 

ُ
والم والكبراء  السادة  بعبادة  يأمر  أن  حرجا  يجد  لن  يأمر  والذي  حقيقة. 

 المالكي، سلسلة حوار القادة والأتباع في القرآن الكريم، الجزء الثالث، بتصرف(. 



دراسة تحليلية -مشاهد الحوار بين القادة وأتباعهم في القرآن الكري  
 

 

149 

 

 

 

 
يعًا فَ قَالَ الضُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبََوُا إِنََّّ كُنَّ 6.  1 ا لَكُمْ تَ بَ عًا فَ هَلْ أنَْ تُمْ  . سادسا: قوله تعالى في سورة إبراهيم : }وَبَ رَزُوا لِلََِّّ جَِْ

أَجَزعِْنَا نَا  عَلَي ْ سَوَاءٌ  لََدََيْ نَاكُمْ   ُ اللََّّ هَدَانََّ  لَوْ  قاَلُوا  شَيْءٍ  مِنْ  اللََِّّ  عَذَابِ  مِنْ  عَنَّا  )   مُغْنُونَ  مََِيصٍ  مِنْ  لنََا  مَا  صَبََنََّْ  ({  21أَمْ 
 [ 21]إبراهيم:  

نَّا لَكُمْ تَ بَ عًا فَ هَلْ  . سابعا: قوله تعالى في سورة غافر: }وَإِذْ يَ تَحَاجُّونَ في النَّارِ فَ يَ قُولُ الضُّعَفَاءُ للَِّذِينَ اسْتَكْبََوُا إِنََّّ كُ 7.  1
،  47({ ]غافر:  48( قاَلَ الَّذِينَ اسْتَكْبََوُا إِنََّّ كُلٌّ فِيهَا إِنَّ اللَََّّ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ )47أنَْ تُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ ) 

48 ] 
بعد   جاء  والثاني  عام،  الأول  لكن  واحد،  سياق  سياقهما  وغافر،  إبراهيم  سورتي  من  الكريمان  القرآنيان  النصان  هذا 
الحديث عن فرعون وآله، وفي هذا إشارة قرآنية، مفهومة ضمنا، وهي أن الحديث عن فرعون موسى ليس المقصود به هو نفسه  
فقط، وإنما كل من كان على شاكلته، والحديث عن جنود فرعون وآله وملئه ليس المقصود بهم هم أنفسهم فقط، بل كل من فعل  
القادة يوم الجزاء   أتباع  القرآن يحرص أشد الحرص على دحض كل حجة قد يثيرها  أثرهم كذلك، ولذلك تجد أن  فعلهم واقتفى 

 والحساب، مرارا وتكرارا. 
من   جزءا  عنهم  يأخذوا  أن  أو  عذاب الله،  من  يحموهم  أن  استكبروا  الذين  من  الضعفاء  يطلب  المقطعين  هذين  وفي 
أتباعا لهم، يأتمرون بأمرهم وينفذون قراراتهم دون نقاش ولا تفكير، وكأنهم يظنون أنهم   النار على الأقل، بحجة أنهم كانوا  عذاب 

 سينفعونهم كما كانوا ينفعونهم في الدنيا؛ إذ كانوا يحتمون بهم وبسلاحهم وبقراراتهم لصالح أنفسهم.  
ونلاحظ أن هذا الحوار مختلف في سياقه عن المخاصمات السابقة، وأنه جاء بعد أن دخلوا النار واستقروا فيها؛ لأنهم كانوا في  
الآيات السابقة الذكر يتخاصمون في تحميل المسؤولية لبعضهم بعضا، أما هنا فيطلب الأتباع من قادتهم أن يخففوا عنهم شيئا من  

 عذاب الله الأليم. 
ولكن المستكبرين هؤلاء أيقنوا بالنتيجة التي وصلوا إليها، وعرفوا أن الموقف الآن مختلف كليا، فهم كانوا يعلمون الحقيقة  
أصلا، ولكنهم الآن أقروا بها أمام أتباعهم وأعلنوها. فقالوا لهم: " لو هدانا الله لهديناكم " فنحن كنا في الضلال فأضللناكم، كما  

ر  قالوا سابقا: " فأغويناكم إنا كنا غاوين" ثم بينوا لهم أنه يجب عليهم جميعا أن يقبلوا ويرضوا بالمصير الذي وصلوا إليه؛ لأنه لا مف 
ولا مهرب ولا نجاة من الله. والمقصود هنا بالرضا الرضا القهري الإجباري، وليس الرضا القلبي الاختياري. وفي الآية الأخرى بينوا  

 لهم أنهم جميعا في النار مشتركون في العذاب؛ فلا يستطيعون أن يفعلوا لهم شيئا، وهذا هو حكم الله بين العباد.  
وفي سبب تسميتهم بالضعفاء وعدم قبول حجتهم وعذرهم، يقول سيد قطب : " والضعفاء هم الضعفاء، هم الذين  
التفكير والاعتقاد والاتجاه، وجعلوا   الشخصية في  تنازلوا عن حريتهم  الّلّ حين  الكريم على  تنازلوا عن أخص خصائص الإنسان 
نصيبه في   ينزل طائعا عن  أن  الّلّ لأحد  يريد  الجريمة.. وما  بل هو   ، ليس عذرا  والطغاة... والضعف  للمستكبرين  تبعا  أنفسهم 

لا تملك أن تستعبد إنسانا يريد الحرية، ويستمسك بكرامته الآدمية، فقصارى ما تملكه    -كائنة ما كانت   -الحرية... والقوةُ المادية  
تلك القوة أن تملك الجسد ، تؤذيه وتعذبه وتكبله وتحبسه، أما الضمير، أما الروح، أما العقل، فلا يملك أحد حبسها ولا استذلالها  
، إلا أن يسلمها صاحبها للحبس والإذلال... لا أحد إلا أنفسهم الضعيفة، فهم ضعفاء لا لأنهم أقل قوة مادية من الطغاة...  
إنما هم ضعفاء لأن الضعف في أرواحهم وفي قلوبهم وفي نخوتهم وفي اعتزازهم بأخص خصائص الإنسان. إن المستضعفين كثرة ،  
والطواغيت قلة، فمن ذا الذي يُخضع الكثرة للقلة؟... إنما يخضعها ضعف الروح، وسقوط الهمة، وقلة النخوة، والتنازل الداخلي  
  عن الكرامة التي وهبها الّلّ لبني الإنسان. إن الطغاة لا يملكون أن يستذلوا الجماهير إلا برغبة هذه الجماهير. فهي دائما قادرة على 



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.37 No.03 December 2025 

 

 

 

150 

 

 

 

للذل في نفوس الأذلاء، وهذه   قابلية  الذل لا ينشأ إلا عن  القطعان. إن  التي تنقص هذه  فالإرادة هي  أرادت.  الوقوف لهم لو 
 (. 4/2096القابلية هي وحدها التي يعتمد عليها الطغاة." )في ظلال القرآن: )

 
نسِ في النارِ 8. 1  كُلَّمَا دَخَلَتْ  . ثامنا: قوله تعالى في سورة الْعراف:}قاَلَ ادْخُلُوا في أمَُمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَ بْلِكُمْ مِنَ الِْْنِ  والْإِ

يعًا قاَلَتْ أُخْرَاهُمْ لِْوُلَاهُمْ  ربَ َّنَا هَؤُلَاءِ أَضَلُّ  ونََّ فَآتِهمْ عَذَابًِ ضِعْفًا مِنَ النَّارِ قاَلَ لِكُلٍ   أمَُّةٌ لَعنَتْ أُخْتَ هَا حَتََّّ إِذَا ادَّاركَُوا فِيهَا جَِْ
تَ عْلَمُونَ )  لَا  وَلَكِنْ  تَكْسِبُونَ 38ضِعْفٌ  تُمْ  بِاَ كُن ْ الْعَذَابَ  فَذُوقُوا  فَضْلٍ  مِنْ  نَا  عَلَي ْ لَكُمْ  فَمَا كَانَ  لُِْخْرَاهُمْ  أُولَاهُمْ    ( وَقاَلَتْ 

(39 .}) 
 هذا المقطع القرآني العجيب، فيه إضافات مهمة على المقاطع السابقة. 

الأولى: أن سياق الحوار والجدال جاء هنا وكأنه صورة مكررة في كل أمة، ولقطة واحدة من كل زمن، بل شملت الثقلين كليهما.  
ومنهجهم   دينهم  للناس  المبينة  والكتب  الرسل  من كثرة  بالرغم  أنه  القرآن  ليبين  والإنس(؛  الجن  من  قبلكم  من  خلت  قد  )أمم 
وطريقهم القويم، إلا أن الصورة في كل الأمم كانت واحدة، ليس فيها فرق كبير.. قادة مستكبرون، وأتباع مخدوعون، وكلهم في  

 العذاب مشتركون. 
اللعن، فهم لم يكتفوا بأن يتبرأ بعضهم من بعض، وأن يحملوا المسؤولية لبعضهم بعضا، بل   القرآني هنا لفظ  الثانية: زاد السياق 
صار كل منهم يلعن الآخر ويشتمه ويسبه لأنه كان سببا في دخوله النار)كلما دخلت أمة لعنت أختها(، والمقصود بالأمة هنا  
الجماعة من الناس، ولكن السياق اختار هذا اللفظ، ليبين أنهم كلهم على شاكلة بعضهم، فهم جماعة من أمة وزمن معين، دخلوا  
النار كما دخلت الجماعات من الأمم والقرون الخالية، وكلهم يلعن غيره، فاللاحق يلعن السابق، والتابع يلعن القائد، ثم يكون  

 الجواب من السابقين والقادة اللعن لهم أيضا. 
الثالثة: لا يكتفي المستضعفون أو التابعون أو اللاحقون أو الآخِرون باللعن، بل يطلبون من الله بعد أن دخلوا النار واستقروا فيها  
وأيقنوا بمصيرهم وأن لا نجاة لهم ولا هروب، أن يضاعف العذاب لهؤلاء القادة والزعماء والطغاة، بحجة أنهم كانوا سبب إضلالهم،  

 ولكن الجواب الرباني يكون مفاجأ لهم : )لكل ضعف ولكن لا تعلمون(!  
النار ; أي عذابا مضاعفا; لأن الضعف في كلام   قال ابن منظور في لسان العرب :" وقوله عز وجل : فآتهم عذابا ضعفا من 
العرب على ضربين : أحدهما المثل ، والآخر أن يكون في معنى تضعيف الشيء . قال تعالى : لكل ضعف ; أي للتابع والمتبوع ;  

 (. 9/45لأنهم قد دخلوا في الكفر جميعا ، أي لكل عذاب مضاعف". )لسان العرب: )
فلا يجوز لأحد بعد ذلك أن يقول: ما ذنب هؤلاء المقلدين؟ إنما هم ضحية، وقد غُرّرَِ بهم وخُدعوا، فكل هذه المبررات  
لن تنفعهم يوم القيامة؛ لأنهم كانوا صماً لا يسمعون الحق، عمياً لا يرون الهداية، بكما لا ينطقون بالخير، ولا يفكرون بعقولهم،  

 وعطلوا نعم الله عليهم، فكان خليقا بهم هذا الجواب. 
وبغي   ظلم  من  المحرمات،  وانتهاك  الموبقات  ارتكاب  في  لهم  عذر  فلا  التكليف؛  مناط  وهي  العقل  نعمة  أعطاهم  الله 
  وعدوان، ولذلك لا يجوز لهؤلاء أن يقتلوا أو يذبحوا أو يعذبوا  البرآء المسالمين المسلمين، ثم يكون مبررهم: هم أمروني بذلك، وقالوا 

 لي: إنه كافر، أو خارجي، أو لا يطيع ولي أمره الواجب طاعته حتى لو كان في ظلم ومعصية، إلى غير ذلك من حجج باطلة. 
ذلك   على  وأعطيناكم  فنفذتم،  أمرناكم  لأننا  فضل"،  من  علينا  لكم  "فما كان  المتبوعين:  المستكبرين  من  الجواب  يكون  ولذلك 

 الأجور ففرحتم، فاشتركتم معنا في الجريمة، فذوقوا العذاب جزاء صنيعكم القبيح هذا، كما نحن ذائقون. 
 



دراسة تحليلية -مشاهد الحوار بين القادة وأتباعهم في القرآن الكري  
 

 

151 

 

 

 

َ لَعَنَ الْكَافِريِنَ وَأَعَدَّ لََمُْ سَعِيراً ) 9.  1 ( خَالِدِينَ فِيهَا أبََدًا ۖ لاَّ يَُِدُونَ  64. تَسعا: قوله تعالى في سورة الْحزاب  : " إِنَّ اللََّّ
 ( نَصِيراً  وَلَا  ) 65وَليًِّا  الرَّسُولَا  وَأَطَعْنَا   َ اللََّّ أَطَعْنَا  تَ نَا  ليَ ْ يََّ  يَ قُولُونَ  النَّارِ  وُجُوهُهُمْ في  تُ قَلَّبُ  يَ وْمَ  أَطعَْنَا  66(  إِنََّّ  ربَ َّنَا  وَقاَلُوا   )

هُمْ لَعْنًا كَبِيراً ) 67سَادَتَ نَا وكَُبََاَءَنََّ فأََضَلُّونََّ السَّبِيلََ )   ( 68( ربَ َّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَن ْ
تؤكد هذه الآيات من سورة الأحزاب، وهي سورة مدنية، ما ذكر آنفا في سورة الأعراف المكية، وهو دعاء الأتباع على  
قادتهم الذين سماهم الله في هذه السورة بالسادة والكبراء، وطلبهم من الله أن يضاعف لهم العذاب ضعفين، ضعفان وليس ضعفا  

 واحدا؛ لأنهم أضلوهم عن سواء السبيل. 
من   يلعنهم ويطردهم  أن  يطلبون من الله  هنا  بعضا، فهم  بعضهم  يلعنون  أن كانوا  فبعد  باللعن،  عليهم  يدعون الله  ثم 
العذاب، يدعون أن   اللعن المطلوب باللعن الكبير، فهم من شدة ندمهم وتحسرهم وتألمهم مما هم فيه من  رحمته، ويصفون ذلك 

 يحيق بسادتهم وكبرائهم لعن ليس كأي لعن، بل لعن كبير بحجم ما هم فيه من سوء العذاب وشدته. 
وأرى أن هذا الدعاء يأتي في الترتيب بعد الجدال والخصام الذي كان في سياق سورة الأعراف، لأنه جاء بعد إقرارهم بما هم فيه،  

 وبعد لعن بعضهم بعضا. 
 
مُْ صَالوُ النَّارِ )  10.  1 ( قاَلُوا بَلْ أنَْ تُمْ لَا  59عاشرا: قوله تعالى في سورة ص : " هَذَا فَ وْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ لَا مَرْحَبًا بِِِمْ إِنََّّ

مَ لنََا هَذَا فَزدِْهُ عَذَابًِ ضِعْفًا في النَّارِ )60مَرْحَبًا بِكُمْ أنَْ تُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لنََا فبَِئْسَ الْقَرَارُ )  ( وَقاَلُوا مَا لنََا لَا  61( قاَلُوا ربَ َّنَا مَنْ قَدَّ
نَ عُدُّهُمْ مِنَ الَْْشْرَارِ ) هُمُ الْْبَْصَارُ )62نَ رَى رجَِالًا كُنَّا  أَمْ زاَغَتْ عَن ْ ذَْنََّهُمْ سِخْرِيًَّّ  ( إِنَّ ذَلِكَ لَحقٌَّ تََّاَصُمُ أَهْلِ النَّارِ  63( أَتََّّ

(64 }) 
يرحب   فلا  النار،  يدخلون  والقادة  الأتباع  أن  ومعلومات،  معان  من  ذكره  سبق  ما  على  الإضافات  من  القرآني  المقطع  هذا  في 
بعضهم ببعض، بل يلوم بعضهم بعضا، ثم يدعون الله مفوضين الأمر إليه، بأن يضاعف العذاب على من كان السبب في دخول  

 الآخرين النار. 
وأما قوله تعالى:" إنهم صالو النار" فقال القرطبي : " قيل : هو من قول القادة ، أي : إنهم صالو النار كما صليناها . وقيل : هو  
من قول الملائكة متصل بقولهم: هذا فوج مقتحم معكم، و قالوا بل أنتم لا مرحبا بكم هو من قول الأتباع . وحكى النقاش: أن  
الفوج الأول قادة المشركين ومطعموهم يوم بدر ، والفوج الثاني أتباعهم ببدر، والظاهر من الآية أنها عامة في كل تابع ومتبوع ".  

 (. وكلام القرطبي هو الراجح، فهي عامة حتى تشمل جميع الأزمنة والأمكنة. 15/198)الجامع لأحكام القرآن: )
ثم يظهر المقطع حوارا عجيبا آخر يدور بينهم لم يذكر في أية سورة سابقة، وهو سؤال بعضهم بعضا عن المؤمنين المظلومين الذين  
كانوا يستهزؤون بهم ويسخرون منهم ويعذبونهم ويقتلونهم، بل ويعدونهم من أذل الناس وأرذلهم وأكثرهم شرا، في حين كانوا يظنون  
أنفسهم أنهم من أهل الخير، يتساءلون عنهم وعن مصيرهم، ولم لا يرونهم معهم في عذاب النار؟ عندها بالتأكيد، سيزدادون ندما  

 على ندمهم، إذ لم يكونوا معهم في صف المؤمنين الناجين. 
ثم يختم المقطع مقررا تلك الحقيقة الخالدة الممتدة إلى أبد الدهر: "إن ذلك لحق تخاصم أهل النار".. وكأن هذا التخاصم سيستمر  
ولن ينقطع، فهو ليس مرة واحدة، ولن يكون في موقف واحد، بل سيستمر ويمتد ويتكرر، حتى يزدادوا عذابا إلى عذابهم، وندما  

 إلى ندمهم، وتحسرا على تحسرهم.  
 
 . الخاتمة والنتائج: 2



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.37 No.03 December 2025 

 

 

 

152 

 

 

 

 من خلال ما سبق سرده من آيات، وما تم ذكره من تعليقات، نجد ما يأتي: 
: ذكر القرآن لهذه القضية مرات عديدة يدل على اهتمام القرآن البالغ بهذه القضية، وأنها قضية حيوية وواقعية تتكرر في كل  أولا

زمان ومكان، وما يهتم القرآن به فحري أن يولى الاهتمام الشديد، وأن يبين للناس كما بينه القرآن دون مواربة ولا خوف، لا  
 يُخشى في الله لومة لائم. 

مقبوحون،  ثانيا وهي:  الآخرة،  في  لهم  صفات  عشر  فذكر  وسلوكهم،  وأفعالهم  القادة  أتباع  صفات  ذكر  في  القرآن  فصل   :
مسؤولون)أمام الله(، مستسلمون، نادمون متحسرون، متجادلون متخاصمون، لا يتناصرون ولا ينُصرون، يلوم بعضهم بعضا، يلعن  
بعضهم بعضا، يتبرؤ بعضهم من بعض، يدعو بعضهم على بعض.  واتساع مدى قبح هذه الصفات وكثرتها، يدل على خطورتها  
الأتباع،   وصف  في  ذكرت  المذمومة  القادة  صفات  جل  أن  الآيات  بينت  واجتنابها، كما  عنها  والابتعاد  منها  الحذر  وضرورة 
 واشتراكهم في ذلك يدل على استحقاقهم الذم جميعا، وأنه لا مزية لأحد على أحد في ذلك، بل الكل مشتركون في الحكم والإثم. 

: بين القرآن أن عاقبة الأتباع في الآخرة كانت كعاقبة القادة دون تفريق بينهم، وهي اللعنة والطرد من رحمة الله، والانتقام منهم  ثالثا
النار، لكل منهم ضعف من العذاب، بسبب ظلمهم وإجرامهم وبغيهم وإفسادهم،   بالعذاب، فهم وقادتهم مشتركون في عذاب 
وقد اشتركوا في تلك النتيجة لاشتراكهم في الأفعال والصفات، واعتماد بعضهم على بعض، فلا ينجو أحد من ذلك إلا بالتوبة  

 والخروج من هذه الدائرة الظالمة والمنظومة المجرمة. 
يبقى لهم  رابعا القادة، حتى لا يكون لهم عذر ولا  يقابلها من أصناف  الأتباع وأصنافهم وما  أسماء  بيان  الكريم في  القرآن  : نوعّ 

حجة؛ فلا الضعف، ولا الاتباع دون تفكير، ولا العمل كجندي، ولا التأخر في الزمن، ولا الطاعة العمياء، كل ذلك لا يقبل عند  
 الله.

وأزواجهم/الذين   ظلموا  المطيعين)أطعنا(/الذين  أخُراهم/  الجنود/   / استُضعفوا  الذين  الضعفاء/   / اتَّبعوا  الذين   ( الأتباع  فأوصاف 
 أَشركوا( . 

 وأوصاف القادة ) الشركاء/الأنداد/ الذين استكبروا/الذين اتُّبعوا/ السادة والكبراء/أولاهم / الظالمون/الذين ظلموا وأزواجهم(.  
: لا تكرار في هذه الجدالات والحوارات والخصومات، فهي وإن كان كل مقطع منها في سياق مختلف، وبألفاظ جديدة،  خامسا

 وبإضافات ليست في غيرها، إلا أنني أرى أنها كلها ستحصل، ولكن على أنماط متعددة، وسياقات متغايرة.
 فقد يكون هذا الجدال من قوم، وذاك من قوم آخرين، وهذا التخاصم من طائفة، وذاك من أمة أخرى.  

وكذلك، يكون الجدال في وقت مختلف عن غيره، فمرة وهم ينتظرون الحساب، وأخرى عندما يرون العذاب، وثالثة وهم موقوفون  
منها،   مفر  لا  أن  يتيقنوا  أن  بعد  وسادسة  فيها،  يستقروا  أن  بعد  وخامسة  مرة،  أول  النار  يدخلون  وهم  ورابعة  ربهم،  يدي  بين 

 وهكذا. 
بعضهم، وثالثة   و يلعنون  وأخرى  لبعضهم،  المسؤولية  فمرة يحملون  عن غيره،  مختلفا  والحوار  الجدال  سياق  كذلك، يأتي 

بل   يرحبون ببعضهم  العذاب عليهم، وخامسة لا  يزيد  أن  العذاب عنهم، ورابعة يدعون الله  قادتهم تحمل شيء من  يطلبون من 
وهم   الجنة،  في  فيجدونهم  عنهم  ويبحثون  الدنيا،  في  ويعذبونهم  يقتلونهم  الذين كانوا  يتذكرون  وسادسة  بعضا،  بعضهم  يكرهون 

 غارقون في العذاب، وهكذا. 
نفسي   فمن  خطأ  من  فيه  وما كان  والمنة،  الحمد  فلله  صواب  من  فيه  فما كان  وتوفيقه،  الله  بفضل  البحث  هذا  تم 

 والشيطان، والله ورسوله منه بريئان. 



دراسة تحليلية -مشاهد الحوار بين القادة وأتباعهم في القرآن الكري  
 

 

153 

 

 

 

 هذا والله أعلم، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم
 

References 

 
Abū Ḥayyān, Muḥammad ibn Yūsuf al-Andalusī. Al-Baḥr al-Muḥīṭ. Beirut, Lebanon: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-

‘Arabī. 

 

Riḍā, Muḥammad Rashīd. Tafsīr al-Qur’ān al-Ḥakīm al-Musammā Tafsīr al-Manār. Cairo: Egyptian Book 

Organization, 1990. 

 

al-Rāzī, Fakhr al-Dīn Muḥammad ibn ‘Umar. Al-Tafsīr al-Kabīr. Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2004 / 1425H. 

 

al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad al-Anṣārī. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Beirut, Lebanon: Dār al-Fikr. 

 

Quṭb, Sayyid. Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Cairo: Dār al-Shurūq, 32nd ed., 2003 / 1423H. 

 

Ibn Manẓūr, Jamāl al-Dīn Muḥammad ibn Makram. Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir, 2003. 

 

Ibn ‘Aṭiyyah al-Andalusī, ‘Abd al-Ḥaqq ibn Muḥammad. Al-Muḥarrar al-Wajīz. 2nd ed., Doha: Ministry of 

Awqāf, 2007 / 1428H. 

 

al-Mālikī, Ḥasan Farḥān. Official Website of Hasan Farhan al-Maliki. Retrieved from: 

http://almaliky.org/print.php?id=1242 

 


