Vol.38 No.1 (April) 2026 ISSN: 1675-5936 | eISSN: 2289-4799

Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan
Islam di Malaysia menurut perspektif hukum Islam

[Literature review on the implementation of wakalah in the Islamic service
system in Malaysia from the perspective of Islamic law]

Mohd Nazril Saad', Muhammad Safwan Harun*', Muhammad Ikhlas Rosele!
'Figh and Usul Department, Academy of Islamic Studies, University of Malaya, Kuala Lumpur, Malaysia

*Corresponding author: safone_15@um.edu.my

DOI: https://doi.org/10.33102/uij.702

ABSTRAK

Artikel ini menganalisis sorotan kajian lepas berkaitan pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam
di Malaysia dari perspektif hukum Islam. Wakalah merupakan suatu akad perwakilan yang dibenarkan oleh
syarak dan telah dilaksanakan secara meluas dalam pelbagai perkhidmatan meliputi aspek kewangan,
kekeluargaan, perundangan dan juga ibadah. Pelaksanaan wakalah oleh institusi-institusi Islam di Malaysia
telah berkembang mengikut keperluan semasa, namun masih berhadapan dengan beberapa isu yang
memerlukan perhatian seperti kekangan perundangan, perkhidmatan agama berunsurkan komersial serta
penganjuran sechingga ke luar negara. Kajian ini memberi tumpuan kepada konsep wakalah, isu
pelaksanaannya dalam konteks sistem perkhidmatan Islam serta mengenal pasti jurang kajian yang
memerlukan kajian lanjutan. Pendekatan kualitatif melalui analisis dokumen digunakan untuk mengumpul
maklumat daripada penulisan ilmiah, laporan, dokumentasi daripada kajian terdahulu. Hasil kajian mendapati
wujudnya perbezaan pendekatan pelaporan antara agensi pelaksana, cabaran dari aspek perundangan dan tahap
kefahaman masyarakat sama ada mengenai konsep wakalah mahupun perkhidmatan yang dijalankan. Artikel
ini mencadangkan agar lebih banyak kajian perbandingan dan analisis hukum dijalankan untuk memperkukuh
pelaksanaan wakalah agar seiring dengan prinsip syariah dan keperluan sistem perkhidmatan Islam yang lebih
berkesan dan lestari.

Kata kunci: wakalah, perkhidmatan Islam, zakat, Haji, ibadah korban
ABSTRACT

This article analyzes a literature review on the implementation of wakalah (agency contract) within the Islamic
service system in Malaysia from the perspective of Islamic law. Wakalah is a form of contractual delegation
permitted in Islamic jurisprudence and has been widely applied in various religious services such as zakat,
charity (sadaqah), endowment (waqf), pilgrimage (hajj), and animal sacrifice (qurban). The implementation
of wakalah by Islamic institutions in Malaysia has evolved in response to current needs but continues to face
several issues requiring attention. This study focuses on the concept of wakalah in Islam, its practical
applications in Islamic services, and the contemporary legal and ethical issues arising from its execution. A
qualitative methodology is adopted through document analysis, utilizing academic literature, institutional
reports, and prior research documentation. The findings indicate variations in implementation approaches
among different agencies, along with challenges in legal governance and public understanding. The article

Manuscript Received Date: 05/06/25 Manuscript Acceptance Date: 17/08/25 Available online: 20/02/26

©The Author(s) (2026). Published by USIM Press on behalf of the Universiti Sains Islam

Malaysia. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative

Commons Attribution Non-Commerecial License C|O|P|E | comwriee on pusLication eruics
(http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/), which permits non- commercial re-

use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is

properly cited. For commercial re-use, please contact penerbit@usim.edu.my



file:///C:/Users/drnaz/Downloads/2024/Vol.%2036%20No.%201%20(April)/(http:/creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/),
mailto:penerbit@usim.edu.my
mailto:safone_15@um.edu.my
https://doi.org/10.33102/uij.702
https://doi.org/10.33102/uij.702

Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

recommends further comparative and legal analyses to strengthen the application of wakalah in alignment with
Shariah principles and to support a more effective and sustainable Islamic service system.

Keywords: wakalah, Islamic services, zakat, Waqf, Hajj and Qurban

PENDAHULUAN

Pelaksanaan wakalah merujuk kepada kontrak perwakilan, merupakan asas penting dalam konteks fikah
muamalat yang membolehkan seseorang mewakilkan urusan tertentu kepada pihak lain. Dalam konteks
semasa, institusi-institusi Islam terdiri dari sektor kerajaan, swasta dan bukan kerajaan (NGO) turut
memanfaatkan konsep wakalah ini sebagai platform kebajikan sosial. Sekali gus memberikan peluang dan
ruang kepada orang ramai bersama-sama membantu mereka yang memerlukan menerusi platform yang efisien
dan sistematik. Kini, sistem perkhidmatan Islam berasaskan wakalah dilaksanakan secara meluas melibatkan
pelbagai pihak dan terbuka sehingga ke luar negara (Mohamad Muhaimin Mohamad Zaki & Jasni Sulong,
2021; Sarip, 2019).

Tanpa menafikan keperluan dan kepentingan pelaksanaan wakalah pada masa kini, terdapat beberapa
isu yang menuntut penjelasan daripada perspektif syarak berhubung aktiviti-aktiviti yang dijalankan. Jika
wakalah dilaksanakan dalam konteks urusan jual beli atau muamalat harian, isu-isu ini mungkin tidak begitu
menonjol. Namun begitu, apabila perkhidmatan Islam yang melibatkan ibadah — seperti zakat, wakaf, haji,
dan korban — dikomersialkan secara meluas oleh pelbagai pihak, timbul persoalan terhadap kesesuaian dan
ketelusan pelaksanaannya. Kecenderungan pelaksana perkhidmatan untuk menjana pendapatan melalui
aktiviti ibadah mewujudkan beberapa persoalan penting seperti: hukum pelaksanaan ibadah bagi pihak orang
lain dalam konteks wakalah ibadah, peranan dan kedudukan agensi pelaksana dalam pengurusan ibadah,
pengambilan upah serta pelaburan hasil kutipan dalam kerangka muamalat Islam, pelantikan wakil dalam
kalangan bukan Muslim dari sudut etika sosial, serta kesahihan pelaksanaan ibadah yang dijalankan merentasi
sempadan negara. Oleh itu, analisis hukum yang lebih mendalam diperlukan bagi memastikan pelaksanaan
wakalah dalam perkhidmatan Islam kekal selari dengan prinsip-prinsip syariah. (Hasan & Sulaiman, 2016;
Syafuri & Anggraeni, 2019; Wan Adnan & Ali, 2020).

Pada masa yang sama, terdapat kekangan dari aspek perundangan bagi mengawal dan memantau
penganjurannya yang berleluasa dalam kalangan badan-badan berautoriti. Misalnya, terdapat perbezaan dari
segi pelaporan agensi yang menjalankan perkhidmatan Islam. Sektor awam tertakluk kepada arahan kerajaan
di peringkat negeri atau persekutuan masing-masing. Sektor swasta, tertakluk kepada Akta Perkhidmatan
Kewangan Islam (APKI) 2013 atau Suruhanjaya Syarikat Malaysia (SSM). Manakala NGO, tertakluk kepada
Akta Pertubuhan 1966, Ordinan Pemegang Amanah (Perbadanan) 1952 dan Akta Parlimen yang menyelaras
badan-badan sukarelawan tertentu. Begitu juga kawalan terhadap perkhidmatan yang dijalankan, sesetengah
perkhidmatan dilaksanakan berdasarkan peruntukan perundangan masing-masing seperti enakmen zakat dan
enakmen wakaf bagi negeri tertentu. Terdapat juga perkhidmatan yang tidak jelas punca kuasa
perundangannya seperti haji dan korban. Dalam konteks perkhidmatan haji sebagai contoh, tiada peruntukan
perundangan yang jelas sama ada di bawah Lembaga Tabung Haji (LTH) atau Majlis Kawal Selia Umrah
(MKSU), Kementerian Pelancongan, Seni dan Budaya Malaysia (MOTAC) bagi memantau aktiviti badal haji.

Meskipun terdapat pelbagai permasalahan dan isu mengenai pelaksanaannya, namun ia tidak seharusnya
dilihat dalam konteks permasalahan baharu. Sebaliknya, ia menuntut kepada penelitian yang lebih mendalam
terhadap kajian-kajian lepas yang berkaitan bagi memahami sudut pandangan syarak serta realiti
pelaksanaannya dari semasa ke semasa. Hal ini bagi memastikan isu-isu yang ditimbulkan dapat dinilai satu
demi satu secara harmoni tanpa menjejaskan kepentingan pelaksanaannya kepada semua pihak. Justeru, artikel
ini menelusuri sorotan kajian terdahulu bagi mengenal pasti arah tuju, jurang kajian, dan cadangan
penambahbaikan terhadap pelaksanaan wakalah agar selari dengan kehendak syarak dan keperluan semasa.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui kaedah analisis dokumen bagi menelusuri sorotan
kajian lepas berkaitan pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia dari perspektif
hukum Islam. Kaedah ini membolehkan penyelidik mengenal pasti perbincangan ilmiah yang relevan,
menganalisis kandungan secara tematik, dan memahami perkembangan serta cabaran semasa berkaitan isu
pelaksanaan wakalah. Sumber data sekunder yang digunakan merangkumi artikel jurnal akademik, buku
ilmiah, laporan institusi Islam, enakmen negeri, tesis dan disertasi serta artikel ilmiah berkaitan. Penekanan



Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia menurut perspektif hukum
Islam

turut diberikan kepada sumber-sumber turathi untuk mendapatkan asas teori hukum Islam berkaitan konsep
wakalah. Pemilihan sumber dilakukan secara purposive (bertujuan) berdasarkan tiga tema utama iaitu (1)
Konsep wakalah dalam Islam, (2) Sistem perkhidmatan Islam di Malaysia, dan (3) Isu-isu semasa berkaitan
pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan Islam.

Justeru, skop kajian lepas melibatkan sumber yang secara langsung membincangkan wakalah dalam
Islam dan perkhidmatan seperti kewangan, kekeluargaan, perundangan dan ibadah. Manakala, kriteria
pengecualian meliputi penulisan umum yang tidak menyentuh konteks Malaysia, sumber bukan akademik,
artikel tidak berasaskan disiplin hukum Islam serta bahan berulang yang tidak memberikan nilai tambahan.
Proses analisis dijalankan secara tematik dengan meneliti dapatan utama, jurang kajian dan kecenderungan
perbincangan yang berkaitan dengan pelaksanaan wakalah serta kesesuaiannya dengan prinsip syariah dan
amalan institusi Islam di Malaysia. Pendekatan yang digunakan ini membolehkan pemerhatian yang teliti
terhadap perkembangan, amalan dan cabaran pelaksanaan wakalah serta memberi asas kukuh dalam
merumuskan dapatan berteraskan prinsip syariah. Hal ini sejajar dengan sifat kajian berbentuk konseptual dan
normatif yang memerlukan analisis terhadap teks dan pemikiran hukum Islam tanpa kebergantungan
kepada data lapangan.

Konsep Wakalah Dalam Islam

Wakalah merupakan kalimah dari bahasa Arab yang dibaca dengan dua wajah, iaitu wakalah atau wikalah.
Terma wakalah adalah masdar dari fi ‘il madhi -wakala- yang beerti serahan penjagaan apa-apa urusan
kepada pihak-pihak yang selayaknya (Ibnu Manzur, 1993). Terma wakala ini, menjurus kepada pelbagai
masdar lain seperti wikalah, taukil atau tawakal yang bermaksud mendelegasikan, menyerahkan, menjaga,
memberi mandat dan amanah memikul tanggungjawab (Ibnu Faris, 1979). Dari sudut syarak pula, terdapat
pelbagai definisi yang hanya berbeza dari segi umum dan khusus, namun masih dalam lingkungan definisi
menurut bahasa, iaitu serahan kuasa dan pemberian mandat bagi sesuatu urusan. Memadai kajian ini
berkongsi pandangan yang dikemukakan fugahd mazhab Syafie yang mendefinisikan wakalah sebagai
‘suatu penyerahan seseorang kepada selainnya terhadap urusan yang boleh dilakukannya semasa ia hidup
berkenaan urusan-urusan yang diharuskan penggantian’ (Syams al-Din al-Ramli, 1984).

Definisi ini menjelaskan bahawa wakalah adalah ‘suatu penyerahan seseorang’ yang bermaksud
pewakil sebagai rukun pertama bagi wakalah ingin mengemukakan kontrak kepada wakil. Kedua, ‘kepada
selainnya’ bermaksud wakil sebagai rukun kedua bagi wakalah menerima kontrak berkenaan. Ketiga,
‘terhadap urusan yang boleh dilakukannya’ bermaksud pewakil memiliki kuasa terhadap setiap urusan yang
perlu diwakili. Keempat, ‘semasa ia hidup’ bermaksud wakalah hanya terhad semasa hidup pewakil, jika
tidak, ia sama seperti wasiat. Kelima, ‘berkenaan urusan-urusan yang diharuskan penggantian’ bermaksud
urusan yang tidak boleh diganti seperti ibadah khusus adalah tidak boleh diwakilkan. Definisi yang
dikemukakan ini merangkumi penjelasan lengkap meliputi aspek rukun wakalah, jenis wakalah dan
pengakhiran wakalah secara menyeluruh (Al-Jaziri, 2003; Al-Zuhaili, 1985).

Secara asasnya, konsep wakalah atau perwakilan bukanlah suatu yang baharu dalam Islam. Ia
merupakan suatu keperluan fitrah yang menggambarkan bahawa manusia sentiasa memerlukan antara satu
sama lain sebagaimana ungkapan ibnu khaldiin bahawa manusia itu adalah bersifat madani (bermasyarakat
dalam erti kata saling memerlukan) secara fitrah (Ibnu Khaldun, 1988). Dalam menelusuri perundangan
asas wakalah dalam Islam menerusi al-Quran, menunjukkan bahawa terma ‘al-wakil’ dinisbahkan kepada
Allah S.W.T menerusi pelbagai ayat. Di antaranya firman Allah S.W.T:

Terjemahan: “Bapa mereka berkata:" Aku tidak sekali-kali akan melepaskan dia (Bunyamin) pergi
bersama-sama kamu, sehingga kamu memberi kepadaku satu perjanjian yang teguh (bersumpah) dengan
nama Allah, bahawa kamu akan membawanya kembali kepadaku dengan selamat, kecuali jika kamu semua
dikepong dan dikalahkan oleh musuh". Maka ketika mereka memberikan perjanjian yang teguh
(bersumpah) kepadanya, berkatalah ia: "Allah jua yang menjadi wakil dan saksi atas apa yang kita semua
katakan itu." (Surah Yusuf: 66)

Terma ‘al-wakil’ menerusi ayat di atas merujuk salah satu nama Allah S.W.T yang menjadikan
manusia meyakini bahawa Dialah satu-satunya Tuhan yang seharusnya diserahkan segala urusan di dunia
dan di akhirat. Bagaimanapun, terdapat juga ayat-ayat yang memberikan isyarat bahawa terma wakala tidak
hanya terbatas kepada Tuhan, malah turut digunakan kepada selain Tuhan (al-Mubarak ibn Muhammad,
1979). Di antaranya, firman Allah S.W.T seperti berikut:



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

Terjemahan: Katakanlah (wahai Muhammad); "Nyawa kamu akan diambil oleh malaikat maut yang
diwakilkan (ditugaskan) berbuat demikian ketika habis ajal kamu, kemudian kamu akan dikembalikan
kepada Tuhan kamu (untuk menerima balasan)". (Surah al-Sajdah: 11)

Menurut Al-Qurtubi, ayat ini merupakan hujah mengenai keharusan syarak pelaksanaan wakalah
sebagaimana malaikat dilantik menjadi wakil bagi mencabut nyawa manusia. Menurutnya lagi, keharusan
pelaksanaan wakalah diambil daripada ayat ini melalui lafaz ‘wukkila’ bukan sekadar maknanya sahaja
sebagaimana para rasul dilantik dan diberi mandat daripada Tuhan untuk menyebarkan dakwah yang boleh
dianggap wakil bagi Tuhan juga. Malah, dalam hal memberi zakat, ia juga dianggap sebagai salah satu
bentuk pelaksanaan wakalah jua kerana Tuhan mewakilkan orang kaya untuk memberikan rezeki kepada
orang miskin berdasarkan kadar dan waktu tertentu walaupun hakikat yang memberikan rezeki adalah Allah
S.W.T (al-Qurtubi, 1963). Oleh itu, wakalah jika disandarkan kepada Tuhan, ia bermaksud bahawa Allah
S.W.T itu maha penguasa, pemberi rezeki, penjaga dan petunjuk bagi hamba-hamba. Bagaimanapun, jika
terma wakalah disandarkan kepada makhluk bermaksud ia diberi mandat serta terikat dengan perjanjian
yang dimuktamadkan bagi melaksanakan tugasan daripada Tuhan. Maka seseorang itu perlu kepada sifat
amanah dan tidak sama sekali melakukan tindakan khianat atau bertindak cuai terhadap tugasan yang
diberikan sebagai Tuhan yang bersifat al-Wakil (Maha Penjaga). Hal ini berasaskan kepada seseorang yang
mewakilkan sesuatu urusan bermaksud ia meyakini dan mempercayai kepada wakil yang diberi mandat
berkenaan berupaya melakukannya dengan sepenuh tanggungjawab (Abd. A.-H. Muhammad, 2004).

Manakala perundangan wakalah dalam konteks hadis menunjukkan bahawa Rasulullah S.A.W dan
para sahabat mempraktikkan amalan wakalah. M. S. Mohd Noor (2013) merumuskan sebanyak 250 buah
hadis yang menyentuh berkenaan pelaksanaan wakalah dalam kehidupan baginda meliputi lapan perkara
utama terdiri daripada wakalah dalam jual-beli, perundangan, perkahwinan, hutang, korban, haji, zakat, dan
juga sedekah, wasiat dan hibah. Kajian ini menyenaraikan lapan prinsip pelaksanaan wakalah berdasarkan
hadis seperti pelantikan wakil hanya pada perkara yang dibenarkan syarak, kerugian tidak ditanggung wakil
jika bukan dari kelalaiannya sendiri, keharusan pelantikan wakil secara ghaib, pelantikan wakil memerlukan
keizinan muwakkil, keharusan pelantikan bukan muslim, kewajaran membayar upah kepada wakil,
kejujuran dan amanah dalam kontrak wakalah dan tidak boleh melantik wakil pada perkara yang
diharamkan syarak.

Sorotan Kajian Sistem Perkhidmatan Islam di Malaysia

Terma ‘perkhidmatan’ diambil daripada perkataan ‘khidmat’ merujuk kepada perbuatan dan pekerjaan yang
menunjukkan kesetiaan atau kerja bagi memenuhi keperluan orang ramai (Mohd Nazim et al., 2012). Di
dalam bahasa Arab, perkhidmatan merujuk kepada al-Khidmah atau al-khadamah yang bermaksud
pekerjaan. Terma berkenaan bukanlah suatu hal yang asing, malah gelaran ‘khadim’ turut dikurniakan
kepada tokoh tertentu bagi sesetengah negara di Timur Tengah sebagaimana penganugerahan al-Khadim
al-Haramain al-Syarifayn kepada Raja Arab Saudi sebagai simbolik penting mengenai peranannya dalam
menjaga dua kota suci iaitu Mekah dan Madinah (Al-Darytwish, 2010). Dalam konteks bahasa Melayu,
terma ‘khadam’ merujuk kepada hamba, orang suruhan atau pelayan sama ada dibayar gaji atau tidak. Oleh
itu, istilah yang sebaiknya bagi seseorang yang berkhidmat dalam sesuatu perkhidmatan disebut dengan
perkataan ‘pekhidmat’ khususnya yang melibatkan kemahiran dan profesionalisme sesuatu kerjaya (DBP,
2018). Maka, terma perkhidmatan Islam boleh dirumuskan sebagai suatu pekerjaan atau tugasan yang
dijalankan dengan penuh kebertanggungjawaban bagi memenuhi tuntutan Islam berteraskan panduan dan
kepatuhan syarak.

Dalam konteks sejarah, perkhidmatan Islam tertumpu kepada pekerjaan yang dilakukan demi
memenuhi tuntutan agama pada ketika itu. Pada peringkat awal — zaman keberadaan rasul dan para sahabat
— aspek perkhidmatan Islam menjurus kepada dakwah dan berkhidmat mempertahankan baginda S.A.W
sebagai rasul dan sumber kedua perundangan Islam (Salam & Al-Arousi, n.d.). Mereka yang berkhidmat
kepada baginda S.A.W dikenali sebagai khadim al-Rasiil. Menurut Taqi al-Din al-Fasi al-Makki, para
sahabat yang bertanggungjawab sebagai khadim al-Rasiul adalah seramai lapan belas atau tujuh belas orang
dari kalangan lelaki dan sebelas orang dari kalangan wanita (Taqi al-Din, 1998). Di antara yang terkenal
sebagai khadim al-Rasul adalah Anas bin Malik berkhidmat memenuhi keperluan seharian baginda S.A.W,
‘Abd Allah ibn Mas‘@id berkhidmat sebagai pemegang selipar dan kayu sugi Baginda, ‘Ugbah ibn ‘Amir al-
Juhani berkhidmat sebagai pemandu tunggangan Rasulullah ketika musafir, Aslam ibn Syarik berkhidmat
sebagai pembawa barangan permusafiran Rasulullah, Bilal ibn Rabah berkhidmat sebagai muazzin, Abu
Dzar al-Ghifari, Aiman ibn ‘Ubaid dan ibunya Ummu Aiman berkhidmat menyediakan kelengkapan



Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia menurut perspektif hukum
Islam

baginda ketika bersuci (Ibn Qayyim al-Jauziyyah, 1994).

Setelah itu, perkhidmatan Islam diteruskan pada zaman tabi’ dan tabi’ al-tabi’in — pada kurun kedua
hijrah — dengan bertanggungjawab menyebarluaskan sumber-sumber Islam menerusi perkembangan ilmu
(Beltaji, 2007). Pada era ini, munculnya beberapa mazhab fikah yang diasaskan tokoh-tokoh ilmuwan
muktabar secara meluas. Pada masa ini, perkhidmatan Islam tertumpu kepada memperkasakan ilmu-ilmu
Islam sehingga berjaya melahirkan tokoh-tokoh pemikir Islam dari pelbagai cabang ilmu (Bakar, 1999; Ibn
al-Nadim, 1998). Malah, mereka yang menjalankan tanggungjawab menyebarkan ilmu-ilmu Islam dikenali
sebagai khadim al-'ilmi wa al-'ulama (Al-Danani, 2021). Pengukuhan ilmu-ilmu ini telah mencetus satu
revolusi ilmu dalam kalangan umat Islam dengan penghasilan ilmu-ilmu lain seperti ilmu Kimia, Astronomi,
Fizik, Sains, Geografi, Perubatan dan Matematik di sepanjang sejarah Islam. Pada ketika ini, lahirlah
pelbagai tokoh saintis Islam melalui penguasaan ke atas Andalusia dengan pelbagai reka cipta, kreativiti
dan inovasi dalam menghasilkan teori, model dan peralatan-peralatan canggih pada ketika itu. Sumbangan
yang diberikan dalam pelbagai lapangan ini merupakan cara mereka berkhidmat untuk agama melalui
penghasilan ilmu-ilmu baharu dalam dunia Islam untuk dimanfaatkan seluruh manusia rentas agama
(Abdullah, 2018; Zakariya, 2019).

Di Malaysia, perkhidmatan Islam telah lama diwarisi daripada tradisi, pengalaman dan desakan
keperluan bagi memenuhi tuntutan syarak dalam kalangan masyarakat, sejak kedatangan Islam di Tanah
Melayu (Winstedt, 2024). Perkhidmatan Islam dilaksanakan secara menyeluruh dalam segenap aspek
seperti perundangan, pendidikan agama, kewangan, kekeluargaan, kebudayaan dan kesenian serta diplomasi
dan hubungan luar negara (Abd Ghani et al., 2023). Dalam konteks perundangan, undang-undang Islam
telah diamalkan dalam kehidupan masyarakat bermula kedatangan Islam di Melaka pada abad ke-15 Masihi
(Religion et al., 2017). Dalam konteks pendidikan, pendidikan agama Islam bermula sejak kira-kira abad
ke-14 Masihi secara tidak formal dengan menjadikan rumah para alim ulama sebagai tempat mercka
mengajar agama (Nor, 2011). Dalam konteks kewangan, ia terbahagi kepada dua peringkat iaitu peringkat
persekutuan dan negeri sebagaimana yang termaktub dalam Perlembagaan Persekutuan. Di peringkat
persekutuan, perkhidmatan kewangan tertumpu kepada perbankan, percukaian, tukaran asing dan terbitan
modal bagi bursa saham serta bursa komoditi. Manakala di peringkat negeri, perkhidmatan kewangan
meliputi urusan kewangan sosial Islam terdiri daripada zakat, wakaf, sedekah, baitulmal dan hasil mahsul
agama Islam di bawah tanggungjawab Majlis Agama Islam Negeri (Mohd Arif & Markom, 2013; Mohd
Izzat Amsyar Mohd Arif & Ruzian Markom, 2017).

Kini, perkhidmatan Islam terus berkembang sebagai salah satu sektor perkhidmatan terpenting dalam
mengekalkan identiti negara (Mohamad Afandi awang Hamat & Muhammad Muhaimin Ghazali, 2019).
Sektor perkhidmatan Islam tidak lagi dianggap sebagai perkhidmatan sokongan, malah turut berperanan
sebagai pemacu utama ekonomi negara menerusi Pelan Induk Perindustrian Baharu (NIMP 2030) dengan
menekankan kepada lapan fokus utama industri, di antaranya sebagai peneraju dalam industri halal
antarabangsa, perkhidmatan global, pusat kewangan Islam global (Bassens et al., 2012; Ghazali et al., 2023).
Sekali gus memberi impak terhadap perkhidmatan Islam terutama dalam konteks sebagai Hab Halal dan
perkhidmatan kewangan global (R Michael Feener & Philip Fountain, 2018). Bukan itu sahaja, malah
perubahan iklim dunia sehingga membawa kepada krisis bencana alam dan kemusnahan pelbagai turut
diberi perhatian negara dengan memperkasakan elemen kebajikan sosial menerusi penyediaan bantuan yang
berskala besar dan menggalakkan masyarakat terus membudayakan amalan bantu membantu melalui
platform yang disediakan (Mohd Rom et al., 2022; Rosman et al., 2022; Umari, 1996). Hal ini menjadikan
Malaysia sebagai sebuah negara yang terkenal dari aspek pembangunan ekonomi Islam dan kebajikan sosial
dalam membantu negara-negara yang mengalami krisis bencana berteraskan elemen perkhidmatan Islam
secara menyeluruh. Pelaksanaannya tidak terhad kepada sektor awam semata-mata, malah turut melibatkan
sektor swasta, badan bukan kerajaan (NGO), sektor bantuan bersama dan informal menggambarkan
penyertaan kebersamaan yang menyeluruh (Abdul Wahab et al., 2021; Shahid et al., 2024).

Isu Pelaksanaan Wakalah Dalam Sistem Perkhidmatan Islam di Malaysia

Di Malaysia, pelaksanaan wakalah menjurus kepada kepelbagaian perkhidmatan meliputi aspek kewangan,
kekeluargaan, perundangan dan juga ibadah. Dari aspek kewangan, pelaksanaan wakalah sentiasa
diterapkan menerusi kontrak-kontrak muamalat semasa khususnya di Institut Kewangan Islam (IKI) di
Malaysia sama ada di institusi perbankan, takaful dan institusi-institusi kewangan lain. Hal ini dapat dilihat
melalui pemeteraian kontrak bersama di mana IKI bertindak sebagai agensi yang mewakili pelanggan dalam
transaksi kewangan berkenaan. Sebagai sebuah agensi kewangan yang berdaya saing, IKI diberikan



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026
kepercayaan dalam menguruskan kewangan pelanggannya dengan penuh keyakinan.

Dalam konteks kewangan, terdapat beberapa isu ditimbulkan terutama mengenai penerapan kontrak
wakalah dalam kewangan Islam semasa melibatkan perbankan, takaful dan perniagaan umum. Dalam
konteks perbankan, antara isu yang dibangkitkan adalah mengenai amalan Dual-Agency dan isu kontrak
hibrid yang berpotensi menyebabkan ketidakpatuhan syariah apabila pengamalannya mengandungi unsur
riba, gharar dan dua kontrak dalam satu transaksi (Yunus & Zakaria, 2016; Zulkepli & Mohamad, 2020).
Manakala dalam konteks takaful, terdapat beberapa isu melibatkan syariah, undang-undang, kos, operasi
dan penilaian masyarakat memberi kesan kepada pasaran industri takaful terutamanya dalam takaful mikro
(Mohamed Hadi Abd Hamid & Rusni Hassan, 2014; Nor Mukshar et al., 2023). Dalam konteks perniagaan
umum, misalnya perniagaan francais, terdapat beberapa isu berbangkit melibatkan kualiti barangan yang
tidak memberangsangkan, pelanggaran perjanjian terutama dari aspek penyediaan skim latihan dan
beberapa kelemahan kontrak yang berlaku (Husain et al., 2020).

Dari aspek kekeluargaan pula, pelaksanaan wakalah sentiasa menjadi tradisi dan amalan dalam
masyarakat [slam di Malaysia terutama dalam urusan pernikahan dengan mewakilkan wali dan saksi nikah.
Terdapat garis panduan yang disediakan Jabatan Agama Islam Negeri (JAIN) mengenai prosedur
pelaksanaan wakalah dalam pernikahan bagi negeri masing-masing. Pelaksanaan wakalah dalam
perkahwinan biasanya merujuk kepada seseorang yang bertindak bebas mewakilkan kepada pihak ketiga
untuk mengahwinkannya dengan seseorang atau menerima akad perkahwinan bagi dirinya dengan syarat
tertentu (Majid, 2004). Kebiasaannya, amalan pernikahan di Malaysia membenarkan wali mewakilkan
pernikahan anak perempuan kepada orang lain di hadapannya dan dengan kebenaran pendaftar (Mohammad
Azam & Alias, 2015). Begitu juga dalam hal berkaitan konflik kekeluargaan seperti perceraian dan
seumpamanya, mahkamah turut bertindak melantik Pegawai Sulh sebagai wakil dalam mendapatkan
keadilan sebagai penyelesaian kes (Hammad Mohamad Dahalan, 2014).

Antara isu lain yang ditimbulkan dari aspek kekeluargaan seperti isu mengenai perkahwinan tanpa
kebenaran sama ada dalam negara mahupun luar negara(Siti Aishah Borhanuddin et al., 2022). Terdapat
beberapa faktor yang mendorong kepada perkahwinan tanpa kebenaran seperti terpengaruh dengan nikah
sindiket, kahwin lari, poligami tanpa kebenaran Mahkamah, nikah bawah umur yang dilihat memberikan
implikasi terhadap hukum syarak, perundangan negara dan kepentingan sosial (Hasnizam Hashim et al.,
2020). Begitu juga semasa Covid-19 melanda negara, terdapat konflik mengenai isu pernikahan secara atas
talian tanpa menggunakan wakil sebagaimana pendapat fugahd kerana wujudnya perbezaan ittihad al-majlis
di mana upacara dilaksanakan secara langsung namun berbeza tempat (Zain, 2021).

Dari aspek perundangan, pelaksanaan wakalah sentiasa diterapkan melalui konsep wakalah bi al-
khusiimah melalui pelantikan peguam-peguam bagi mengendalikan kes-kes mahkamah. Di Malaysia,
pelantikan Peguam Syarie diperuntukkan berdasarkan akta sebagaimana Seksyen 34. Enakmen Tatacara
Mal Mahkamah Syariah (Negeri Selangor) 2003 yang jelas menyatakan, “Seksyen 34, Wakalah, bahawa
pelantikan Peguam Syarie perlulah dilafazkan oleh orang yang melantiknya dan diterima oleh Peguam
Syarie yang dilantik sedemikian, di hadapan Mahkamah atau Pendaftar” (Mohamad Dahalan et al., 2019).
Peranan yang dimainkan peguam di Malaysia adalah sebagai wakil bagi membantu seseorang yang lemah
dan tidak terdaya dalam membela haknya kerana tidak semua pihak berkemahiran dalam menyelesaikan
pertikaian yang berlaku. Terdapat beberapa kategori peguam di Malaysia, namun bagi kes melibatkan
syariah kebanyakan dikendalikan peguam-peguam syarie.

Terdapat beberapa isu mengenai pelantikan peguam khususnya dalam konteks perundangan syariah.
Di antaranya isu pentadbiran agama Islam di Malaysia tertakluk kepada kuasa negeri-negeri menyebabkan
berlaku ketidakseragaman dalam penentuan kelayakan peguam syarie (Md Zawawi Abu Bakar, 2003).
Walaupun penubuhan Jabatan Kehakiman Syariah Malaysia (JKSM) bertujuan untuk menyelaras
perundangan syariah dalam negara, namun terdapat kelompangan dari aspek jawatankuasa peguam syarie,
kelayakan pelantikan peguam syarie di peringkat negeri (Wahab, 2016). Begitu juga isu-isu pelanggaran
etika yang berlaku dalam kalangan peguam syarie seperti tidak hadir ke Mahkamah semasa perbicaraan,
mengenakan fi yang tidak munasabah, menggelapkan duit anak guam dan beberapa elemen peribadi yang
kurang memuaskan (Arsad et al., 2020). Selain itu, terdapat isu yang menyentuh berkenaan pelantikan
peguam syarie dalam kalangan bukan Islam di Malaysia yang memerlukan pandangan hukum dan realiti
perundangan Islam di Malaysia itu sendiri (Meerangani et al., 2018).

Dari aspek ibadah pula, kajian-kajian pelaksanaan wakalah dilihat mula mendapat tumpuan sejak
kebelakangan ini terutama dalam ibadah zakat, sedekah, wakaf, haji dan korban. Semenjak Covid-19



Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia menurut perspektif hukum
Islam

melanda dunia, berlakunya peralihan gaya hidup masyarakat dalam kehidupan termasuklah tatacara
beragama. Salah satu perkhidmatan berasaskan wakalah yang semakin penting pada masa kini adalah
perkhidmatan zakat. Pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan zakat telah menjadi salah satu produk di
agensi pengurusan zakat dalam meningkatkan kutipan zakat semasa. Pelaksanaan wakalah dalam
perkhidmatan zakat berupaya meningkatkan kutipan zakat agensi pengurusan zakat negeri. Hal ini
berasaskan kaedah pemulangan beberapa peratus kutipan kepada muzakki untuk diagihkan sendiri kepada
yang berhak melahirkan kepercayaan dalam kalangan masyarakat (Romli et al., 2022).

Isu berkaitan perkhidmatan zakat adalah mengenai kutipan yang kurang memberangsangkan
(Mohamad Ishak Mohamad Ibrahim & Kadir, 2016). Salah satu langkah dan cadangan bagi meningkatkan
kutipan dan melahirkan kepercayaan masyarakat terhadap institusi zakat adalah dengan memperkenalkan
Dasar Wakalah (Sharif & Wahid, 2019). Bagaimanapun, terdapat isu-isu lain yang timbul mengenai
pelaksanaan wakalah di institusi zakat yang dibangkitkan. Pertamanya dari segi pemantauan kaedah agihan
selepas pemulangan kembali kepada muzakki terutama penyediaan suatu panduan pemantauan berkenaan
(Hamid et al., 2020). Selain itu, terdapat juga pandangan bahawa agensi pengurusan zakat tidak seharusnya
menghadkan pelaksanaan wakalah dalam konteks dasar pengembalian wang zakat, sedangkan konsep
wakalah lebih meluas dan menyeluruh (Nor Paizin & Sarif, 2021). Di antara isu lain yang dibangkitkan juga
adalah mengenai ketelusan agihan muzakki seperti institusi perbankan, bayaran balik dalam tempoh yang
ditetapkan, kesukaran pengagihan dan ketidakpastian terhadap kategori asnaf (Razali et al., 2022).

Selain itu, pelaksanaan wakalah juga turut dijalankan dalam perkhidmatan sedekah. Di dalam Islam,
konsep sedekah adalah luas meliputi keseluruhan sumbangan wajib (zakat) dan sunat (wakaf). Di Malaysia,
konsep sedekah merujuk kepada terma dana awam yang diperolehi melalui sumbangan orang ramai bagi
tujuan kebajikan. Terdapat dua jenis dana awam bagi tujuan kebajikan iaitu dengan ganjaran (seperti token,
penghargaan, tandatangan tokoh tertentu) dan tanpa ganjaran. Kebiasaannya, aktiviti sumbangan dana awam
dijalankan pihak-pihak tertentu secara formal dan informal dalam kalangan individu, agensi awam dan NGO
tertentu bagi projek bantuan yang dihasratkan. Faktor agama memainkan peranan penting dalam kalangan
masyarakat untuk mempergandakan lagi amalan bersedekah.

Di antara isu yang ditimbulkan mengenai pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan sedekah adalah
menerusi elemen sumbangan dana awam (Zakariyah et al., 2017). Di antara isu yang dibangkitkan dalam
adalah mengenai kesedaran masyarakat mengenai amalan bersedekah (Mohamed, 2017). Dalam konteks
pengurusan, terdapat isu yang dibangkitkan mengenai ketiadaan garis panduan pengurusan dana oleh badan-
badan tertentu sehingga mewujudkan ketidakselarasan pengambilan komisen bagi setiap sumbangan dana
awam yang diterima (Mohd Salleh et al., 2021). Pada masa kini, Suruhanjaya Sekuriti (SC) hanya
menggubal garis panduan pengurusan dana awam bagi tujuan pelaburan sahaja (Hasan & Sulaiman, 2016).
Ketiadaan penyelarasan ini akan menimbulkan isu kepercayaan dan kredibiliti penerima dana turut diberi
perhatian bagi tujuan projek yang dijalankan (Al Jawi et al., 2023). Pada masa yang sama, pelbagai kes
penipuan dengan mengeksploitasi isu-isu agama bagi mendapatkan dana dan sumbangan ramai. Isu ini
diberi perhatian oleh Jawatankuasa Fatwa Negeri dengan mengeluarkan garis panduan pengurusan kutipan
derma NGO secara umum (Unit Fatwa, 2023).

Selain itu, pelaksanaan wakalah juga dijalankan dalam perkhidmatan wakaf dalam konteks yang lebih
luas dan bersistematik. Di Malaysia, kuasa pemegang amanah tunggal (sole trustee) bagi pengurusan dan
pentadbiran wakaf adalah di bawah MAIN di bawah negeri masing-masing. Oleh itu, MAIN merupakan
badan yang mewakili para pewakaf untuk menjalankan pengurusan pentadbiran harta wakaf secara
perundangan. Dalam konteks wakalah dalam perkhidmatan wakaf, seseorang yang dilantik sebagai
pemegang amanah dikenali sebagai nazir, mutawalli atau agen yang dilantik untuk urusan wakaf (Ab
Rahman et al., 2020). Pada masa kini, pengurusan wakalah di Malaysia dikendalikan secara profesional
melalui penyertaan syarikat-syarikat swasta yang bertindak menjalankan perniagaan melalui perkhidmatan
wakaf sebagaimana Syarikat Johor Corporation (Hisham & Muwazir, 2021).

Mengenai isu berkaitan pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan wakaf di Malaysia seperti isu
penyelarasan dan keseragaman pengurusan wakaf di atas faktor kuasa perundangan agama Islam di bawah
pentadbiran hal ehwal Islam negeri (Syarifah Zubaidah Syed Abdul Kader, 2016). Dianggarkan sebanyak
11, 091.82 hektar tanah wakaf di Malaysia dan hanya 0.72% daripada tanah tersebut telah dibangunkan,
manakala tanah yang tidak dibangunkan dianggarkan sebanyak RM1.9 bilion (Hasbullah et al., 2019).
Terdapat beberapa faktor yang menyebabkan tanah-tanah wakaf sukar diusahakan terdiri daripada faktor
kekurangan dana pembangunan dan juga faktor geografi tanah yang dilihat kurang strategik bagi



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

pembangunan perekonomian (Isamail et al., 2015). Terdapat juga isu-isu lain seperti isu melibatkan hukum
syarak, tahap pengetahuan dan penghayatan, ketidakcekapan pengurusan, data rekod yang tidak lengkap
serta pencerobohan haram (Abd. Jalil, 2020).

Selain itu, pelaksanaan wakalah juga dijalankan dalam perkhidmatan haji dan umrah. Kebiasaannya,
pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan ibadah haji dikenali sebagai upah haji atau badal haji. Lembaga
Tabung Haji (LTH) merupakan agensi yang bertanggungjawab dalam pengelolaan haji dan umrah.
Bagaimanapun, LTH hanya mengurus pengurusan haji dan dana menerusi kontrak wakalah semata-mata.
Manakala pelaksanaan wakalah dalam konteks badal haji bukan di bawah pengurusan mercka secara
perundangan. Oleh itu, Jabatan Wakaf, Zakat dan Haji (JAWHAR) telah mengambil inisiatif dengan
mengeluarkan manual pengurusan badal haji bagi sebagai makluman dan saranan kepada mereka yang ingin
menunaikannya sama ada melalui individu atau agensi (JAWHAR, 2008).

Setakat ini, tidak banyak penemuan khusus isu berkenaan badal haji di Malaysia walaupun
perkhidmatannya dijalankan secara meluas. Tinjauan hanya menemui satu penjelasan daripada JAWHAR
mengenai fikah badal haji sebagai panduan dan pedoman kepada orang ramai (JAWHAR, n.d.). Dalam
konteks fatwa, Jabatan Fatwa Negeri (JFN) telah menyediakan koleksi risalah di dalam laman sesawang
masing-masing bagi menjelaskan isu-isu berkaitan badal haji seperti al-Kafi li al-Fatawi dan Taudih al-
Hukmi (Mohamad Nasir, 2023; Pejabat Mufti Wilayah Persekutuan, 2016). Di Indonesia, beberapa isu
mengenai badal haji pernah dibangkitkan yang dilihat sama situasinya di Malaysia (Rahmadanil, 2021). Di
antaranya mengenai isu pengambilan keuntungan dalam melaksana badal haji dari perspektif syarak.
Terdapat juga konflik fatwa di antara Majelis Tarjih Tajdid Muhammadiyah dan Lajnah bahtsul Masail
Nahdlatul Ulama, Indonesia dengan perbincangan secara akademik mengenai hukum pelaksanaan badal
haji dari aspek pemberian kuasa (Makrus, 2018). Di Malaysia, isu mengenai tatacara pengurusan badal haji
pernah dibangkitkan di dalam Parlimen mengenai elemen penipuan perkhidmatan badal haji oleh pihak-
pihak yang tidak bertanggungjawab (Hansard Parlimen, 2022).

Seterusnya, pelaksanaan wakalah juga dijalankan dalam perkhidmatan korban dan akikah. Secara
asasnya, perkhidmatan ibadah korban meliputi jual beli binatang, sembelihan dan agihan daging korban
(Dedi & Lendrawati, 2021). Di Malaysia, amalan mendapatkan wakil bagi mengurus ibadah korban telah
lama dilaksanakan terutama melantik wakil sebagai tukang sembelih bagi tujuan menyembelih binatang
korban (Mat Razali & Mohd Yunus, 2018). Bagaimanapun, acara penyembelihan korban dijalankan dengan
disaksikan sendiri secara langsung oleh pewakil kerana terdapat saranan syarak mengenainya (N. S. A. B.
Muhammad, 2018). Bagaimanapun, perkembangan semasa menyaksikan perkhidmatan korban turut
dilaksanakan di luar negara melalui program-program kebajikan sosial (Nazri & Sulaiman, 2020). Kini,
perkhidmatan korban bukan sekadar dijalankan agensi kebajikan semata-mata, malah turut melibatkan
syarikat-syarikat swasta yang menawarkan perkhidmatan berkenaan.

Terdapat beberapa isu yang dibangkitkan mengenai pelaksanaan wakalah dalam ibadah korban
terutama melibatkan hukum syarak seperti upah daging kepada tukang sembelih, mengambil daging tanpa
keizinan, kesalahan etika sembelihan menurut syarak, menggunakan dana awam bagi tujuan sembelihan,
berkongsi binatang melebihi had, sumber dana yang diharamkan dan keperluan menyebut nama sembelihan
(Zainul Abidin, 2020). Turut dibangkitkan juga mengenai isu perkhidmatan yang dijalankan di luar negara
dan dijalankan agensi-agensi swasta (U. Amer et al., 2016). Mengenai perkhidmatan ibadah korban luar
negara, isu yang dibincangkan melibatkan kontrak jual beli binatang korban, kaedah penentuan dan
pembelian binatang serta agihan yang dijalankan (Sarip, 2019). Turut disentuh juga mengenai isu
penglibatan syarikat-syarikat swasta yang menjalankan perkhidmatan khusus ibadah korban. Penglibatan
syarikat dan agensi tertentu dalam perkhidmatan wakalah bukan lagi berpaksikan kebajikan semata-mata,
sebaliknya pelaksanaannya dijalankan secara komersial dan mempunyai elemen perniagaan yang
berpaksikan keuntungan jua (A. Mohd Noor, n.d.).

Analisis Sorotan Kajian Lepas

Berdasarkan penelitian daripada sorotan kajian terdahulu menunjukkan bahawa konsep wakalah diamalkan
secara meluas meliputi pelbagai aspek dan menjadi perbahasan penting dari perspektif fikah dan hukum
Islam. Dapatan menunjukkan kepelbagaian perbahasan mengenai pelaksanaan wakalah merangkumi
keseluruhan bahagian fikah. Bagaimanapun, penulisan fikah terdahulu membincangkan secara langsung
berkenaan konsep wakalah pada bahagian fikah muamalat secara khusus. Manakala pada bahagian lain
dihuraikan secara tidak langsung dan berasingan dari satu bab kepada bab yang lain bersesuaian dengan
situasi perbahasan. Begitu juga dalam penulisan fikah semasa lebih memfokuskan kepada bahagian-



Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia menurut perspektif hukum
Islam

bahagian dan isu-isu tertentu mengenai pelaksanaan wakalah seperti wakalah dalam ibadah, kekeluargaan
dan perundangan tanpa ada hubung kaitnya secara langsung di antara semua bahagian-bahagian ini. Hal ini
penting bagi melihat keserasian huraian mengenai pelaksanaan wakalah dalam konteks fikah Islam secara
lebih menyeluruh. Justeru, perlunya suatu kupasan yang memfokuskan konsep wakalah secara bersepadu
dan lebih menyeluruh melibatkan keseluruhan bahagian fikah Islam semasa untuk dijadikan rujukan dan
panduan pelaksanaannya yang semakin meningkat pada masa kini.

Kajian mengenai sistem perkhidmatan Islam turut dibahaskan dalam pelbagai aspek meliputi bidang-
bidang utama negara. Bagaimanapun, isu-isu melibatkan penyelarasan pentadbiran dan perundangan masih
hangat dibincangkan menggambarkan perkhidmatan Islam dilihat berbeza di antara satu negeri dan negeri
yang lain. Tidak dinafikan usaha penyelarasan telah dilaksanakan sebaik mungkin menerusi penubuhan
JAKIM, namun isu-isu perkhidmatan Islam tidak dapat diselesaikan sepenuhnya atas beberapa kekangan.
Sebagai contoh, terdapat dua bidang kuasa berbeza mengenai pengurusan kewangan Islam di antara
persekutuan dan negeri menyebabkan ketidakpastian terhadap kuasa pengurusan kewangan perkhidmatan
Islam. Keadaan ini mewujudkan kelompangan dan memberikan ruang kepada sektor ketiga yang tidak
terikat di bawah persekutuan dan negeri untuk menjalankannya tanpa sebarang keterikatan terhadap
perundangan berkaitan. Begitu juga kuasa yang diberikan kepada negeri untuk menjalankan pentadbiran
Islam secara khusus dilihat tidak berupaya menangani isu-isu melibatkan perkhidmatan Islam khususnya
dalam konteks pelaksanaan wakalah itu sendiri.

Tinjauan mengenai isu-isu pelaksanaan wakalah sentiasa relevan untuk dibincangkan sehingga kini
apabila diterapkan secara menyeluruh khususnya dalam bidang muamalat, kekeluargaan, perundangan dan
ibadah. Bagaimanapun, isu -isu melibatkan muamalat, kekeluargaan dan perundangan mempunyai punca
kuasa tersendiri bagi memantau dan mengawal sebarang masalah yang berlaku. Dalam aspek muamalat,
sebarang aktiviti dan transaksi dipantau di bawah kawalan Bank Negara Malaysia. Manakala aspek
kekeluargaan, sebarang pendaftaran pernikahan, perceraian dan rujuk (NCR) di bawah pentadbiran undang-
undang kekeluargaan Islam. Begitu juga perundangan, peranan dan tanggungjawab peguam dikawal selia
di bawah Enakmen Tatacara Mahkamah Syariah bagi menjamin pengurusan pelantikan peguam.

Bagaimanapun, pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan agama di Malaysia dilihat kurang
menyentuh mengenai kawalan perundangan bagi memantau aktiviti yang dijalankan. Kini, ibadah-ibadah
yang dianjurkan dilaksanakan sehingga ke luar negara. Isu utama yang dibangkitkan adalah wujudnya
elemen perniagaan berpaksikan keuntungan dalam perkhidmatan yang ditawarkan. Hal ini mendorong
kepada kehadiran pelbagai agensi yang menawarkan perkhidmatan ibadah secara perwakilan berkenaan
tanpa kawalan. Selain itu, aspek kualiti perkhidmatan yang dijalankan turut mendapat perhatian sama ada
memenuhi tuntutan ibadah berkenaan atau sebaliknya. Kebimbangan ini berasaskan kepada pewakil tidak
menyaksikan sendiri ibadah yang dijalankan menyebabkan berlakunya elemen gharar dalam perkhidmatan
berkenaan. Begitu juga pendedahan media wujudnya sindiket yang mengeksploitasi perkhidmatan ibadah
demi mengaut keuntungan secara salah.

Aspek Jurang Kajian Cadangan Penyelidikan Lanjutan

Pendekatan Kekurangan analisis mendalam Analisis  kritikal fikah berkaitan

Hukum Islam terhadap isu upah dan pelaburan wakalah ~ dalam  konteks ibadah

dari perspektif fikah dengan sokongan dalil dan hukum

Islam

Pelaksanaan Tiada standardisasi pelaksanaan Kajian perbandingan pelaksanaan

Institusi wakalah antara negeri/agensi antara negeri atau institusi
zakat/wakaf

Aspek Empirikal Kurangnya kajian lapangan Kajian  lapangan  menggunakan

Tadbir Urus &
Polisi

Relevansi
Kontemporari

terhadap pelaksana SPI (amil,
nazir, ejen)

Ketiadaan model tadbir urus
wakalah yang komprehensif
dan berpandukan maqasid
Kurangnya  kaitan  antara
wakalah dan dasar semasa
seperti  SDG atau Ekonomi
Hijau

kaedah temu bual dan soal selidik
terhadap pelaksana

Model pelaksanaan wakalah
berpandukan Magasid Syariah dan
prinsip tadbir urus Islam

Terokai hubungan wakalah dengan
SDG, kelestarian, dan inovasi
perkhidmatan Islam dalam konteks
moden

Rajah 1: analisis aspek, jurang kajian dan cadangan penyelidikan lanjutan



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

Berdasarkan ulasan di atas menunjukkan, pelaksanaan wakalah dalam perkhidmatan Islam khususnya
ibadah mengundang beberapa isu dan polemik dalam masyarakat. Walaupun penulisan mengenainya telah
dijalankan beberapa pengkaji, namun terdapat isu-isu lain yang timbul dan memberikan implikasi terhadap
pelaksanaan wakalah yang menjadi amalan dan penyelesaian dalam Islam. Kajian-kajian terdahulu yang
meneliti wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia kebanyakannya memberi tumpuan kepada
aspek teknikal pelaksanaan atau perundangan institusi secara umum. Namun, masih terdapat beberapa
jurang penting yang belum diterokai secara mendalam dari perspektif hukum Islam, khususnya berkaitan
mekanisme penggantian amalan ibadah secara wakalah dalam konteks pengurusan ibadah, pengambilan
upah dan pelaburan dana dalam konteks muamalat, kawal selia pelaksanaan wakalah antara institusi dalam
konteks pengurusan agensi, penglibatan non-muslim dalam konteks etika sosial serta perkhidmatan Islam
di luar negara dalam konteks rentas sempadan. Tambahan pula, kebanyakan kajian lebih bersifat deskriptif
dan tidak meneliti secara kritikal kedudukan wakalah dalam konteks hukum Islam dan kelestarian alam.

Di samping itu, kajian lapangan melibatkan pengalaman pelaksana seperti amil, nazir dan ejen masih
terhad, terutama dalam memahami cabaran sebenar pelaksanaan di peringkat operasi. Sehubungan itu,
penyelidikan lanjutan dicadangkan untuk menilai impak pelaksanaan wakalah terhadap keberkesanan
perkhidmatan Islam dari aspek syariah, ekonomi dan sosial. Kajian perbandingan antara negeri, serta kajian
kes terhadap institusi tertentu juga wajar dijalankan. Satu lagi cadangan ialah membina model wakalah yang
mesra magqasid berteraskan tadbir urus Islamik bagi tujuan standardisasi nasional.

KESIMPULAN

Kajian ini merumuskan jurang kajian dan cadangan penyelidikan lanjutan berkaitan wakalah dalam
perkhidmatan Islam, khususnya dalam konteks realiti pelaksanaan di peringkat institusi dan keperluan
semasa. Beberapa isu utama telah dikenal pasti termasuk kekurangan analisis fikah yang mendalam
mengenai aspek muamalat seperti upah dan pelaburan, aspek pengurusan seperti ketiadaan standardisasi
pelaksanaan wakalah antara negeri atau institusi, serta kurangnya kajian lapangan terhadap pelaksana
wakalah seperti penglibatan peranan amil, nazir dan wakil yang dilantik. Untuk mengisi jurang ini,
cadangan penyelidikan lanjutan yang dikemukakan merangkumi pelaksanaan analisis kritikal fikah dengan
pendekatan hukum Islam, kajian perbandingan antara institusi yang menjalankan perkhidmatan Islam, serta
kajian lapangan menggunakan kaedah temu bual dan soal selidik. Selain itu, pembangunan model tadbir
urus wakalah berasaskan prinsip Islam dan eksplorasi hubungan wakalah dengan dasar semasa seperti SDG
dan Ekonomi Hijau turut dicadangkan bagi menjelaskan impak pelaksanaan wakalah dengan perkembangan
moden. Ringkasnya, penyelidikan lanjutan diperlukan bertujuan untuk memperkukuhkan pemahaman dan
pelaksanaan wakalah melalui pendekatan yang lebih sistematik, berlandaskan fikah dan magqasid, serta
relevan dengan tuntutan semasa.

PENGHARGAAN

Penghargaan diucapkan kepada Universiti Malaya (UM) atas sokongan kewangan yang diberikan melalui
Skim Geran Penyelidikan Fundamental (Geran No.: UMGO039L-2024). Sokongan ini telah memungkinkan
pelaksanaan kajian bertajuk Merangka Garis Panduan Pelaksanaan Wakalah Dalam Sistem Perkhidmatan
Islam di Malaysia Menurut Hukum Islam, yang memberi sumbangan bermakna kepada perkembangan ilmu
dan amalan dalam bidang ini.

RUJUKAN

Ab Rahman, M. F., Abdullah Thaidi, H. A., Ab Rahman, A., & Ab Rahim, S. F. (2020). Peranan Wakaf Dalam
Mendepani  Pendemik  Covid-19. Journal of Fatwa Management and  Research.
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol22n01.323

Abd Ghani, Z., Mahyuddin, M. K., Md.Hamdani, S., & Mohd Noor, K. (2023). Pengurusan Hal Ehwal Islam
di Malaysia. Penerbit USIM.

Abd. Jalil, M. 1. (2020). Issues and Challenges of Waqf Practice in Malaysia: a Review. Labuan E-Journal of
Muamalat and Society (LJMS). https://doi.org/10.51200/1jms.v14i.2868

Abdul Wahab, H., Abu Bakar Ah, S. H., Hamidi, M., Omar, N., & Azman, Z. (2021). Pentadbiran Sosial:
Penyampaian perkhidmatan sosial di Malaysia (H. Abdul Wahab, Ed.; Vol. 1). Penerbit Universiti
Malaya.

Abdullah, S. (2018). "Pembudayaan [lmu Di Andalusia Dan lktibarnya Untuk Pembangunan Tamadun di
Malaysia ". Jurnal PERADABAN, 11(1). https://doi.org/10.22452/peradaban.voll 1nol.1

10



Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia menurut perspektif hukum
Islam

Al Jawi, A., Nurhayati, N., & Soemitra, A. (2023). Komodifikasi Agama dalam Bisnis Social Crowdfunding
di Indonesia. FIKRAH, 11(1). https://doi.org/10.21043/fikrah.v11i1.19211

Al-Danani, ’Abd. al-Malik. (2021). sllals aldl dexs & Sl Ase. Bouwhouth Magazine, 42.
https://doi.org/10.12816/0061035

Al-Daryliwish, A. bin Y. (2010). Juhid al-Malik Khalid bin ‘Abd. Al-‘Aziz Ali Su‘id fi Khidmat al-Islam.
Maktabah al-‘Obaikan.

Al-Jaziri, A. (2003). al-Figh 'Ala al-Mazahib al-Arba’ah (2nd ed., Vol. 3). Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah.

al-Mubarak ibn Muhammad, 1. A. (1979). al-Nihayah Fi Gharib al-Hadith wa al-Athar (T. A. al-Zawi, Ed.;
Vol. 5). al-Maktabah al-’Tlmiyyah.

al-Qurtubi, M. ibn A. L. Abd A. (1963). al-Jami’ Li Ahkam al-Quran (2nd ed., Vol. 6). Dar al-Kutub al-
Misriyyah.

Al-Zuhaili, W. (1985). Al-Figh al-Islami wa adillatuhu (Vol. 5). Dar al-Fikr.

Amer, U., Bahari Nora Inan, & Sungit fakhri, F. (2016). Hukum-Hakam Dan Isu-Isu Dalam Ibadah Korban.
Muzakarah Figh & International Figh Conference, 22(November).

Amer, Ugbah, Mohamad, M. R., & Ab. Jabar, A. S. al-H. (2018). Kajian Pengurusan Korban Di Ez Qurban
Sdn Bhd. 4th International Conference on Islamiyyat Studies, 807-817.

Arsad, M., Research, M. H.-J. of S. L., & 2020, U. (2020). Syarie Lawyers’ Ethical Violations: A Study in
State of Selangor. Sare. Um.Edu.My, 5(1).

Bakar, M. (1999). Dirasat fi "Ulim al-Quran. Dar al-Manar.

Bassens, D., Derudder, B., & Witlox, F. (2012). “Gatekeepers” of Islamic financial circuits: Analysing urban
geographies of the global Shari’a elite. Entrepreneurship and Regional Development, 24(5-6).
https://doi.org/10.1080/08985626.2011.577820

Beltaji, M. (2007). Manahij al-Tasyri’ al-Islami fi al-Qarni al-Thant al-Hijri (2nd ed.). Dar al-Salam.

DBP. (2018). Kamus Dewan Bahasa. Dewan Bahasa Dan Pustaka.

Dedi, S., & Lendrawati, L. (2021). The Legitimacy of The Sale and Purchase Contract of Sacrificial Animals
in Curup Community. Jurnal Adabiyah, 21(2). https://doi.org/10.24252/jad.v21i2a5

Ghazali, M. A., Md Sawari, S. S., Ahmad, S. Y., Awang, M. D., & Jusoh, M. K. A. (2023). The potential and
obstacles of Malaysia’s Halal Certification towards global halal standard. Food Research,
6(Supplementary 3). https://doi.org/10.26656/1r.2017.6(s3).8

Hamid, N. A., Othman, R. D., Arshad, R., Sanusi, S., & Rashid, N. (2020). A Comparison of wakalah zakah
monitoring by lembaga zakat selangor (lzs) and pusat zakat melaka (PZM). Journal of Critical
Reviews, 7(11). https://doi.org/10.31838/jcr.07.11.53

Hammad Mohamad Dahalan. (2014). Pengurusan Sulh: Peranan, Pelaksanaan dan Keberkesanannya oleh
Pegawai Sulh. International Research Management and Innovation Conference 2014 (IRMIC2014),
2014(November).

Hansard Parlimen. (2022). Jawapan-Jawapan Bagi Pertanyaan-Pertanyaan Jawab Lisan Yang Tidak
Dijawab di Dalam Dewan (Soalan No. 3, 8 hingga no. 119).
https://www.parlimen.gov.my/files/jindex/pdf/JDR26072022.pdf

Hasan, A., & Sulaiman, S. (2016). Pelaburan Secara Pengumpulan Dana Masyarakat (Crowdfunding) dan Isu-
Isu Syariah yang Berkaitan. Jurnal Muamalat, 9.

Hasbullah, M., Yusoff, S. H., & Zakaria, M. Z. (2019). Istibdal Harta Wakaf: Kajian Ringkas Terhadap
Peranan dalam Mengembangkan Produk Wakaf. 16(2). www jfatwa.usim.edu.my

Hasnizam Hashim, Intan Nadia Ghulam Khan, Haliza A Shukor, & Nabilah Yusof. (2020). Isu-Isu berkaitan
pernikahan yang menyalahi undang- undang Islam di Malaysia dan kaedah penyelesaiannya. The 3rd
International Conference of the Postgraduate Students and Academics in Syariah and Law 2020
(INPAC 2020) "Syariah and Law Approach in Solving Contemporary Issues “, 2020(Inpac).

Hisham, M. F. B., & Muwazir, M. R. (2021). Analisis Amalan Pelaporan Dan Pendedahan Maklumat Wakaf
di Malaysia. Labuan E-Journal of Muamalat and Society, 15.

Husain, M. H. E., Abdul Rahman, N. N., & Mohd Razif, N. F. (2020). Aplikasi Al-Wakalah Terhadap Sistem
Perniagaan Francais di Malaysia. The Journal of Muamalat and Islamic Finance Research, 17(1).
https://doi.org/10.33102/jmifr.v17i11.262

Ibn al-Nadim, M. ibn 1. (1998). al-Fahrasat; bab Magqalat al-Sadisah Fi Akhbar al-Fugaha wa al-
Muhadditsin (1. Ramadan, Ed.; 2nd ed.). Dar al-Ma’rifah.

Ibn Qayyim al-Jauziyyah, M. ibn A. B. (1994). “Zad al-Ma ‘ad Ft Hadyi Khair al-’Ibad’’” (27th ed., Vol. 1).
Muassah al-Risalah.

Ibnu Faris, A. A. H. (1979). Mu jam Maqayis al-Lughah (Abd. S. Muhammad, Ed.; 1st ed., Vol. 6). Dar al-
Fikr.

Ibnu Khaldun, A. R. (1988). Diwan al-Mubtada wa al-Khabar FT Tarikh al-‘Arab Wa Man ’Asarahum min
Zawi al-Shani al-Akbar (Vol. 2). Dar al-Fikr.

11



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

Ibnu Manzur, J. A.-D. al-A. (1993). Lisan al-’Arab (3rd ed., Vol. 11). Dar al-Sadir.

Isamail, M. Z., Rosele, M. 1., & Ramli, M. A. (2015). Pemerkasaan Wakaf di Malaysia: Satu Sorotan. Labuan
E-Journal of Muamalat and Society (LIMS), 9. https://doi.org/10.51200/1jms.v91.2983

JAWHAR. (n.d.). Figh Badal Haji.

JAWHAR. (2008). Manual Pengurusan Badal Haji. Jabatan Wakaf, Zakat dan Haji. https://e-
penerbitan.jawhar.gov.my/ManualPengurusan/Haji-Dan-Umrah/MP-Badal-Haji.pdf

Majid, M. Z. (2004). Konsep Wakalah Dalam Akad Nikah dan Amalannya: Satu Kajian Dalam Masyarakat
Islam Di Daerah Yan Kedah [Master Disertasi]. Universiti Malaya.

Makrus, A. (2018). Hukum Badal Haji Menurut Pandangan Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah dan
Lajnah Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama. A4/-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 6(2).
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v6i2.2322

Mat Razali, H., & Mohd Yunus, A. (2018). Prinsip Islam dalam Sembelihan di Rumah Sembelihan Gong
Badak. BITARA International Journal of Civilizational Studies and Human Sciences, 1(3).

Md Zawawi Abu Bakar. (2003). Isu-isu Peguam Syarie di Malaysia. Jurnal Syariah, 11.

Meerangani, K. A., Marinsah, S. A., & Ramli, R. (2018). Penglibatan Non-Muslim Sebagai Peguam Syarie
Di Malaysia: Satu Analisis. Jurnal Syariah, 26(1). https://doi.org/10.22452/js.vol26n01.2

Mohamad Afandi awang Hamat, & Muhammad Muhaimin Ghazali. (2019). Peranan Akta Perkhidmatan
Kewangan Islam (APKI) 2013 dalam Memperkasakan PelaksanaanTadbir Urus Syariah dan Institusi
Islam di Malaysia. BITARA International Journal of Civilizational Studies and Human Sciences, 2(1).

Mohamad Dahalan, H., Abd Rahman, M. R., & Dahlan, N. K. (2019). Prinsip Al Wakalah Bil Khusumah
dalam Kepeguaman Syarie: Analisis Pelantikan dan Urus Tadbirnya di Bawah Perundangan Syariah
di Mahkamah Syariah. 5th International Seminar on Islamiyyat Studies (IRSYAD 2019), 638—648.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.17576/juum-2019-25-04

Mohamad Ishak Mohamad Ibrahim, I. U. R., & Kadir, M. R. A. (2016). Faktor-Faktor Halangan Terhadap
Potensi Kutipan Zakat Perniagaan. International Journal of Business, Economics and Law, 9(5).

Mohamad Muhaimin Mohamad Zaki, & Jasni Sulong. (2021). Mekanisma Agihan Zakat Pendidikan
Pengajian Tinggi Dalam dan Luar Negara: Kajian Di Lembaga Zakat Negeri Kedah. Journal of
Contemporary Islamic Studies.

Mohamad Nasir, N. (2023, July 24). Badal Haji Untuk Lebih Dari Seorang. Jabatan Mufti Negeri Selangor.
https://www.muftiselangor.gov.my/en/2023/10/26/28-taudih-al-hukmi-badal-haji-untuk-lebih-
daripada-seorang/

Mohamed Hadi Abd Hamid, & Rusni Hassan. (2014). Akta Perkhidmatan Kewangan Islam 2013: Tinjauan
Awal Kesannya dalam Industri Takaful. Jurnal Kanun, 2013(June 2013).

Mohamed, S. (2017). Amalan Bersedekah Dalam Kalangan Guru Pendidikan Islam Prasekolah. UMRAN -
International Journal of Islamic and Civilizational Studies, 4(3-1).
https://doi.org/10.11113/umran2017.4n3-1.249

Mohammad Azam, H., & Alias, A. (2015). Definisi Wali Dalam Pernikahan: Perspektif Figh dan Undang-
Undang Keluarga Islam di Malaysia. Makalah Kanun, 2.

Mohd Arif, M. 1. A., & Markom, R. (2013). Peranan dan Kedudukan Majlis Penasihat Shariah untuk
Memperkasakan ~ Sistem  Kewangan Islam di  Malaysia. Jurnal  Pengurusan, 38.
https://doi.org/10.17576/pengurusan-2013-38-12

Mohd Izzat Amsyar Mohd Arif, & Ruzian Markom. (2017). Status Quo Perundangan Majlis Penasihat Syariah
dalam Kerangka Kerja Tadbir Urus Syariah bagi Sistem Perbankan Islam di Malaysia Selepas Akta
Perkhidmatan Kewangan Islam 2013. Jurnal Undang-Undang Dan Masyarakat, 21.

Mohd Nazim, A., Md. Sham, F., & Hamjah, S. H. (2012). Khidmat Sosial Wanita pada Zaman Rasulullah
SAW. Jurnal Al-Hikmah, 4.

Mohd Noor, A. (n.d.). Konsep Wakalah dan Isu Isu Semasa Dalam Ibadah Korban. Retrieved July 29, 2024,
from https://adoc.pub/download/konsep-wakalah-dan-isu-isu-semasa-dalam-ibadah-
korban6e630b0a2fbd7ba36137bad11361e66957802.html?reader=1

Mohd Noor, M. S. (2013). Prinsip al-wakalah dalam al-kutub al-sittah dan aplikasinya dalam industri takaful
di Malaysia. Universiti Malaya.

Mohd Rom, N. A., Md Hassan, N., & Ahmad, R. (2022). Social Security via Takaful Ijtima’i: Beyond Basic
Needs. Journal of Algebraic Statistics, 13(3).

Mohd Salleh, M., Abdul Rashid, K. A., & Awang, M. S. (2021). Garis panduan Pendekatan Syariah Terhadap
Pengurusan Komisen Dana Awam Oleh Pertubuhan Bukan Kerajaan (NGOs). ‘Abgari Journal, 25(1).
https://doi.org/10.33102/abqgari.vol24n02.312

Muhammad, Abd. A.-H. (2004). al-Wakalah fi al-Syariah al-Islamiyyah. In Rasail al-Figh al-Islami (Vol.
23). Majma’ Fuqaha al-Syariah bi al-Amerika.

Muhammad, N. S. A. B. (2018). Qurban Dalam Tradisi Islam: Relasi Sosial Dan Masyarakat (Studi Kasus Di
Kedah Malaysia dan Banda Aceh Indonesia). (Skripsi, Fakultas Ushulludin Dan Filsafat Uin Ar-

12



Sorotan literatur pelaksanaan wakalah dalam sistem perkhidmatan Islam di Malaysia menurut perspektif hukum
Islam

Raniry Darussalam-Banda Aceh).

Nazri, A. S., & Sulaiman, N. (2020). Participation in Humanitarian Assistance to Refugees in Malaysia and
Contribution Towards Society Integration. Jebat-Malaysian Journal Of History Politics And Strategic
Studies, 47(3).

Nor M. R. M. (2011). Sejarah dan Perkembangan Pendidikan Islam di Malaysia. At-Ta’dib, 6(1).
https://doi.org/10.21111/at-tadib.v611.547

Nor Mukshar, A. N., Mohd Puad, N. A., & Ahmad, K. A. (2023). Model Takaful Di Malaysia: Isu dan
Cabaran. International Journal of Islamic Economics and Finance Research, 6(1).
https://doi.org/10.53840/ijiefer102

Nor Paizin, M., & Sarif, S. (2021). Limitasi Penggunaan Konsep Wakalah Dalam Sistem Pengurusan Zakat
di Malaysia: Limitations of the Use of the Agency Concept in the Zakat Management System in
Malaysia. E-Jurnal Penyelidikan Dan Inovasi, 8(1).

Pejabat Mufti Wilayah Persekutuan. (2016, November 5). Hukum Badal Haji. Pejabat Mufti Wilayah
Persekutuan.  https://muftiwp.gov.my/ms/artikel/al-kafi-li-al-fatawi/1313-al-kafi-433-hukum-badal-
haji

R Michael Feener, & Philip Fountain. (2018). Religion and NGOs: Understanding new global configurations
of humanitarian, development, and ‘faith-based’’ institutions | Oxford Department of International
Development.’ In Oxford Department of International Development.

Rahmadanil. (2021). The Implementation of The Badal Hajj as Profit in Terms of Islamic Law. Qawanin
Journal of Economic Syaria Law, 5(1). https://doi.org/10.30762/qawanin.v5il.3423

Razali, M., Mohd, N., Ahmad, N. A. B., Mohd Zahid, E. S. B., & Ishak, N. N. (2022). Issue and Challenges
on Zakat Refund Distribution. International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences, 12(9). https://doi.org/10.6007/ijjarbss/v12-19/15150

Religion, T., Federation, T., & History, L. (2017). Islam Agama Bagi Persekutuan: Satu Kajian Sejarah
Perundangan (Islam as The Religion of The Federation: A Study of Legal History). Akademika, 87(3).

Romli, A. B., Daud, M. N., & Rahman, R. C. A. (2022). Amalan Konsep Wakalah Pengurusan Zakat di
Politeknik Ungku Omar [Practise of The Concept of Wakalah in Zakat Management at Ungku Omar
Polytechnic]. International Journal of Zakat and Islamic Philanthropi, 4(2).

Rosman, R., Redzuan, H., Zainiyah, N., Mokhtar, N., Rabiah, E., Ali, A. E., & Mohammed, M. O. (2022).
Islamic Social Finance and Sustainable Development Goals: Issues and Challenges. Journal of Islamic
Finance, 11(2).

Salam, A., & Al-Arousi, A. H. (n.d.). Prophetic Practice of Servant Leadership (Quality Study).
https://doi.org/10.56793/pcra22131

Sarip, M. M. (2019). Penggunaan Akad Wakalah Dalam Ibadat Korban Luar Negara. Journal of Muwafaqat,
2(1).

Shahid, M., Sulub, Y. A., Mohtesham, M. M. J., & Abdullah, M. (2024). Analyzing the commonalities
between Islamic social finance and sustainable development goals. International Journal of Ethics and
Systems, 40(2). https://doi.org/10.1108/1JOES-04-2022-0082

Sharif, N., & Wahid, H. (2019). Aplikasi Konsep Wakalah dalam Pembayaran Zakat Simpanan: Kajian di
Bank Islam Malaysia Berhad (BIMB). Journal of Fatwa Management and Research.
https://doi.org/10.33102/jfatwa.volOno0.289

Siti Aishah Borhanuddin, Mahamatayuding Samah, & Mohd Norhusairi Mat Hussin. (2022). Sorotan Literatur
terhadap Polemik Perkahwinan Tanpa Kebenaran di Malaysia. Journal of Shariah Law Research, 7(2).

Syafuri, S., & Anggraeni, N. (2019). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Praktik Upah (Ujrah) Amil Zakat.
MUAMALATUNA, 10(2). https://doi.org/10.37035/mua.v10i2.1883

Syams al-Din al-Ramli, M. bin A. (1984). Nihayat al-Muhtaj 1la Syarh al-Minhaj (Vol. 5). Dar al-Fikr.

Syarifah Zubaidah Syed Abdul Kader. (2016). Kerangka Undang Undang Pengurusan Wakaf Di Malaysia:
Ke Arah Keseragaman Undang Undang. Jurnal Undang Undang Malaysia, 28(1).

Taqi al-Din, M. ibn A. al-H. (1998). al-'Aqd al-Thamin fi Tarikh al-Balad al-Amin (M. ’Abd al-Qadir, Ed.;
Vol. 1). Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah.

Umari, S. J. (1996). The Concept of Social Service in Islam (V. Rahmatullah, Trans.). Islamic Research
Institute Jamia Darussalam Oomerabad.

Unit Fatwa. (2023, December 29). Garis Panduan dan Hukum Pengurusan Kutipan Derma Awam. Jabatan
Mufti Negeri Perlis. https://muftiperlis.gov.my/index.php/himpunan-fatwa-negeri/852-garis-panduan-
dan-hukum-pengurusan-kutipan-derma-awam

Wahab, M. A. (2016). Arahan Amalan Jabatan Kehakiman Syariah Malaysia Di Mahkamah Syariah: Suatu
Sorotan Literatur. Journal oF Shariah Law Research, 1(2). https://doi.org/10.22452/jslr.vol1no2.1

Wan Adnan, W. A., & Ali, N. A. (2020). Konsep Akad Komisen Dalam Islam Dan Aplikasinya Dalam Sistem
Muamalat Semasa Commission Concept in Islam and Its Application in Current Muamalat System.

13



Ulum Islamiyyah Journal | Vol.38 No.1 April 2026

Online Journal of Research in Islamic Studies, 7(3). https://doi.org/10.22452/ris.vol7no3.1

Winstedt, R. O. (2024). Malaya and its History. In Malaya and its  History.
https://doi.org/10.4324/9781003464495

Yunus, M. H., & Zakaria, Z. (2016). Pandangan Ulama Terhadap Kontrak Hibrid Dan Pelaksanaannya dalam
Produk Pembiayaan Perumahan Affin Home Invest-1. UMRAN - International Journal of Islamic and
Civilizational Studies (EISSN: 2289-8204), 3(3). https://doi.org/10.11113/umran2016.3n3.61

Zain, M. M. (2021). Akad Nikah Virtual Sebagai Alternatif Pernikahan Pada Masa Pandemi Covid-19
Perspektif Maslahah ’1zz Al-Din Ibn *Abd Al-Salam (Studi Fatwa Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal
Ugama Islam Malaysia). Tesis.

Zainul Abidin, M. A. (2020, July 28). Kesilapan dan Salah Faham Dalam Ibadah Korban. Jabatan Mufti
Negeri Perlis.  https://muftiperlis.gov.my/index.php/minda-mufti/359-kesilapan-dan-salah-faham-
dalam-ibadah-korban

Zakariya, H. (2019). Kegemilangan Tamadun Islam dan Sumbangannya Terhadap Pembinaan Tamadun Barat.
The Sultan Alauddin Sulaiman Shah Journal (JSASS), 6(2).

Zakariyah, L., Sarif, S. B. M., Osman, R. Bt. A., Abd Rahman, S., & Noor, A. B. M. (2017). Investing Muslim
Public Funds for Fulfilling Maqasid al-Shariaah: A Case Study of Tabung Masjid in Malaysia. Journal
of Islam in Asia, 14(2). https://doi.org/10.31436/jia.v14i2.615

Zulkepli, M. I. S., & Mohamad, M. T. (2020). Mekanisme Kawalan Risiko Syariah Terhadap Isu Dual-Agency
dalam Produk Deposit Berasaskan Tawarruq dalam Perbankan Islam Malaysia. Labuan E-Journal of
Muamalat and Society (LIMS), 14. https://doi.org/10.51200/1jms.v141.2862

14



